

جلد ۲۲ شار ۵

رئیج الثّانی \_ بھادی الأخریٰ ۱۳۴۷ھ ۔ اکتوبر۔ دسمبر۲۰۲۵ء

بياد:

ڈاکٹر محدر فیع الدین \_ ڈاکٹر اسسرار حمد النظام

مەيۇسئول: ۋاكٹرعارف رىشىد

مدير:

مجلس ادارت: حافظ عاكف معيد - حافظ عاطف وحيد

يرد فيسرمحد يونس جنجوعه \_مؤمن محمود

پرونیسرحافظ قاسم رضوان

ڈاکئ نائسی میں میں

يكيار طبوعات مركزى المرض المركزي المرض المحدد مركزي المرض ا

www.tanzeem.org : ويبسائك publications@tanzeem.org : الأميل

ای میل: publications@tanzeem.org سالانه زرتعاون : 500 روپے، فی شارہ : 125 روپ

### اِسشمارےمیں

| حرفِاوّل                             |                                 |    |
|--------------------------------------|---------------------------------|----|
| ہوتا ہے جا دہ پیا                    | ڈاکٹر عارف رشید                 | 3  |
| تذكارِ رفتگاں                        |                                 |    |
| '' گاہےگاہے بازخوال''                | ڈاکٹرابصاراحمہ                  | 5  |
| تعليموتعلّم                          | ڈاکٹر محمد رفیع الدین           |    |
| تعليم كےاوّلين اصول                  | ترجمه: ڈاکٹر محمدآ صف اعوان     | 20 |
| تذكّروتدبّر                          |                                 |    |
| مِلاًكُالتأويل <sup>(٢٢)</sup>       | ابوجعفراحمه بن ابراہیم الغرناطی | 35 |
| فهم القرآن                           |                                 |    |
| ترجمهٔ قرآن مجید،مع صرفی ونحوی تشریح | پروفیسرحا فظاحمہ یارؓ           | 51 |
| ايمانيات                             |                                 |    |
| مباحثِ عقيده (۲۳)                    | مؤمن محمود                      | 67 |
| كتابنما                              |                                 |    |
| تعارف وتبصره                         | اداره                           | 84 |
| بيانُ القرآن                         |                                 |    |





Dr. Israr Ahmad

96





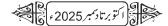
MESSAGE OF THE QURAN

### ہوتاہےجادہ پیا....

### ڈاکٹر عارف رشیر

یادش بخیر! ماہ ستمبر ۲۰۲۵ء کے اوائل میں قرآن اکیڈی لا ہور میں ایک سالہ رجوع إلی القرآن کے ۳ م ویں سیشن کا آغاز ہواتو ماضی کی بہت سی یادیں ذہن میں جھلملا نے لگیں۔ ۱۹۸۱ء میں جیسے ہی راقم نے کنگ ایڈورڈ میڈیکل کالج ہے گریجوایشن کی بھیل کی توہاؤس جاب کے آغاز سے قبل ہی والدمحترم جناب ڈاکٹر اسراراحکرؓ نے ایک سالہ فیلوشپ اسکیم کے آغاز کا اعلان کردیا۔ برادرم عا کف سعید حفظہ اللہ بھی اُسی سال پنجاب یو نیورٹی ہےا بم اے ( فلسفہ ) کی تعلیم سے فارغ ہوئے تھے۔میرا گمان بلکہ یقین ہے کہ والدگرا می ّاس بات کے منتظر تھے کہ جیسے ہی عصری تعلیم سے ہم دونوں بھائیوں کی فراغت ہو' وہ ہمیں اپنی تحریک رجوع إلی القرآن میں شامل کر کے اپنادست و باز و بنالیں۔ ہم دو بھائیوں اور چار مزیدنو جوانوں نے والدمرحوم کی پکار پرلبیک کہتے ہوئے اپنے آپ کو ہمہ وقتی طور پرتحریک رجوع إلى القرآن کے لیے پیش کردیا۔ یا درہے کہ والدمحتر م ١٩٦٢ء کے آغاز میں سامیوال ہے اپنی میڈیکل پر بیٹس کی بساط لپیٹ کرتحریک رجوع الی القرآن کا آغاز کرنے کے لیے شہر لا ہور منتقل ہوئے تھے۔میڈیکل پریکٹس کےساتھ شام کے اوقات میں لا ہور کی مختلف آبادیوں میں دروسِ قرآن کا آغاز کر چکے تھے جس کے نتیج میں بہت سے رفقائے کاراوراحباب جن میں بڑی تعداد پڑھے لکھےافراد خصوصاً ڈاکٹرز' نجینئر ز'پروفیسرز پرمشتمل تھی' والدمحتر مُ کےمعاون بن چکے تھے۔اب بیضرورت محسوں ہونے لگی کہ کا م کواجتماعی انداز میں آ گے بڑھا یا جائے'لہٰذا چھ سال کی انفرادی جِدّو جُہٰد کے نتیجے میں ۱۹۷۲ء میں مرکزی انجمن خدّام القرآن لا ہور کا قیام عمل میں آ گیا۔ ۱۹۷۵ء میں چھے کنال کے ایک قطعہ ارضی پر جو K بلاک' ماڈ ل ٹاؤن میں حاصل کیا گیا تھا' قر آن اکیڈمی کی تعمیر کا آغاز ہو گیا۔ بیچگہ پنجاب یو نیورٹی کے ہاشلز کے بالکل قریب وا قع تھی۔والدگرا می ؒ نے اسے اس حوالے سے بھی پیندفر مایا تھا کہ پنجاب یو نیورٹی ہاشلز میں مقیم طلبہ کے لیے موقع ہو کہ وہ قر آن اکیڈمی میں ہونے والی عربی کلاسز' دروسِ قر آن اور دیگر تعلیمی وندر لیبی سرگرمیوں سے بھر پور استفادہ کرسکیں۔ ے 192ء میں قرآن اکیڈمی کی ہیسمنٹ میں اس نوع کی کلاسز کا آغاز ہو چکا تھا'جن میں والد گرا مِنْ بنفس نفیس تدریبی ذیمه داریاں ادا فرماتے تھے۔

قرآن اکیڈی کی فیلوشپ اسکیم میں ۱۹۸۴ء میں ایک اور باصلاحیت نوجوان جناب حافظ خالد محمود خضر (ایم ایس می ٔ جیالوجی ) کی شمولیت ہوئی۔ وہ تا ایں دَ م قر آن اکیڈی میں مدیر شعبہ مطبوعات کے اہم منصب پر اپنی ذیمہ داریاں اداکر رہے ہیں۔ ڈاکٹر اسرار احمدؓ کے شہرہ ٔ آفاق دورۂ ترجمہ قر آن کوتر تیب وتسوید اور تدوین و





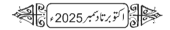
تحقیق کے مراحل سے گزار کرتفسیر' بیان القرآن' کی صورت میں پیش کرنا اور بعدازاں''مخضر بیان القرآن' کی اشاعت حافظ صاحب کا دعوت رجوع الی القرآن میں اہم حصہ (contribution) ہے۔ حافظ خصر صاحب کی فیلوشپ اسکیم میں شمولیت کے بعداس اسکیم کو lock کر کے ایک سالہ اور دوسالہ رجوع إلی القرآن کورسز کا آغاز کر دیا گیا ۔ الحمد لللہ یہ کورسز اب رجوع إلی القرآن پارٹ ون اور پارٹ ٹو کے نام سے جاری ہیں جن سے بلامبالغہ سینکٹر وں نہیں ہزاروں کی تعداد میں پڑھے لکھے افراد وخوا تمین مستفید ہو چکے ہیں۔ اُن کی زندگی میں بہت مثبت تبدیلیاں واقع ہو چکی ہیں ۔ اِن حضرات میں سے ایک بڑی تعداد اُن کی بھی ہے جو'دشمع سے شمع روثن ہوتی میٹ ہے' کے مصداق آج بھی تعلیم قعلیم قعلیم قوت کی ذمہ داریاں ادا کررہے ہیں۔

راقم الحروف کو جولائی ۲۰۲۵ء میں رجوع إلی القرآن کے پارٹ ون اور پارٹ ٹو کورسز کی پاسنگ آؤٹ (الوداعی) تقریب میں شرکت کا موقع ملا طلبہ میں نو جوان ادھیڑ عمر اور عمر رسیدہ سب ہی شامل ہے کل ۲۵ طلبہ اور ۳۵ طالبات نے اس کورس کی تحمیل کی ۔کورس میں شریک تمام نمائندہ طلبہ نے اساتذہ کے طریقِ تدریس اور اپنے اپنے مضامین پر بھر پورگرفت کا حوالہ دیا ۔ اساتذہ کا اپنے طلبہ کے ساتھ مشفقانہ اور محبت بھر برتاؤ کا بھی خصوصی ذکر کیا گیا ۔ اس میں کوئی شکن نہیں کہ محبت کا معاملہ دوطر فیہ ہوتا ہے ۔ جہاں اساتذہ کے دل میں اُس سے بڑھ کر محبت اور احترام کا جذبہ اپنے اساتذہ کے لیے موجود ہوتا ہے ۔

قرآن اکیڑی میں المحمد للہ شام کے اوقات میں ' تعلیم الاسلام' اور' ' فہم دین' کے عنوان سے تعلیم و تدریس کے پروگرامز بڑی با قاعدگی کے ساتھ چل رہے ہیں۔ انہیں اُن حضرات کو پیشِ نظر رکھتے ہوئے تشکیل دیا گیا ہے جودن کے اوقات میں اپنی کاروباری اور پیشہ ورانہ مصروفیات کی وجہ سے وقت نہیں نکال پاتے ۔ لہذا ہفت میں پانچ دن شام کے اوقات میں' تقریباً دوڑھائی گھٹے کے دورا نے کے پروگرام موڈیول 1 اور موڈیول 2 کا سلسلہ شروع کر دیا گیا تھا جو سال ہا سال سے جاری و ساری ہے۔ المحمد للہ 'رجوع اِلی القرآن کورسز ہوں یا تعلیم سلسلہ شروع کر دیا گیا تھا جو سال ہا سال سے جاری و ساری ہے۔ المحمد للہ 'رجوع اِلی القرآن کورسز ہوں یا تعلیم مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور کے زیرا ہتمام جاری تمام سرگرمیوں (activities) کو اپنی بارگاہ میں قبول و منظور فرمائے اوراس عظیم کا میں برکت عطافر مائے ۔ آمین یار بالعالمین!

سالارِ کارواں ہے میرِ حجاز اپنا اس نام سے ہے باقی آرامِ جاں ہمارا اقبال کا ترانہ بانگِ درا ہے گویا ہوتا ہے جادہ پیا پھر کارواں ہمارا!









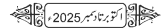
# "گاہےگاہے بازخواں....."

### ڈ اکٹر ابصار احمد

مَن آنم كمَن دانم و اقعہ بہ ہے كہ راقم بہت زیادہ پُرقلم نہیں ہے ُ یعنی ایسا انشاء پر داز نہیں ہے كہ قلم اٹھا یا اور صفحے کے صفحے لکھتا گیا۔ اردوكا ادیب ہوں اور نہائگریزی كا ' ہاں پڑھنے كا عادی ہوں اور اچھی اور پُرمغز تحریریں دلچیں سے اور بالاستیعاب پڑھتا ہوں۔ بہت سارا پڑھ لینے کے بعد تھوڑ اسالکھ بھی لیتا ہوں گرجو کچھ لکھتا ہوں وہ زبان کے اعتبار سے خواہ بلند نہ ہو کیکن تو قع ہے کہ نفقہ و تحقیق کے معیار پڑ ان شاء اللہ 'ضرور پورا اُتر ہے گا۔ اللہ اس کبر بنی میں بھی یہ خیال ضرور ہے کہ اگر سکون کے ساتھ علمی خدمت کا موقع مل سکے تو اپنی خامیوں اور کوتا ہیوں کو دور کرنے کی حتی الوسع کوشش ضرور کرتا رہوں گا۔ زبان و لفظیات کے شکوہ کے بجائے زیادہ فوکس معقول دین معنویت 'تاریخی صدافت اور مدل علمی فکریر ہوگا۔

گزشتہ ڈیڑھ دوماہ کے دوران پیچیلی صدی کے اہم اور معروف اسلامی سکالر محمد اسکہ (لیو پولڈویس) کے بارے میں دستیاب کتابیں پڑھنے کی تحریک پروفیسر خورشیدا حمد مرحوم کی محمد اسکہ پرایک مختصر تحریر سے ملی جوانہوں نے اپنی کتاب ''یادیں ان کی' باتیں ہاری' میں شائع کی ۔ تین اہل علم حضرات ۔۔۔۔۔ رفیع الدین ہاشمی مرحوم' ظفر حسین ظفر اور سیدندیم فرحت ۔۔۔ نے مسلم قائدین کے ساتھ ان کی یا دوں کی ترتیب وقد وین کے بعد کتاب کوانسٹی ٹیوٹ آف پالیسی اسٹریز سے حال ہی میں شائع کیا ہے۔ کتاب کا سرور ق' کاغذ کی کوالٹی اور طباعت اعلیٰ جوالی قی ذوق کے مظہر ہیں ۔مسلم دنیا کے قائدین کوانہ آئی سلیقے کے ساتھ تین حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ جنو بی اور جنوبی اور جنوبی اور مشرقی وسطی کی ۱۰ جبکہ آخری تین شخصیات کے جنوب مشرقی ایشیا ہے۔ ان میں اساعیل راجی الفاروقی' کے جغرافیا کی لخاظ سے ایک اچھوتا عنوان' ہر ملک ملک ماست' قائم کیا گیا ہے۔ ان میں اساعیل راجی الفاروقی' محمد اسداور محمد جبد اللہ شامل ہیں ۔

لیو پولڈ ویس ۲ جولائی ۰ ۱۹۰۰ء میں آسٹر و ہنگیرین ایمپائر کے ایک یہودی خاندان میں پیدا ہوئے۔ انہوں نے نوعمرصحافی کی حیثیت سے عرب دنیا میں تین سال گزارے اور عرب تہذیب سے متاثر ہوکر ستمبر ۱۹۲۱ء میں اسلام قبول کرلیا۔ بیمل اس وقت جرمنی میں موجود مشہور خیری برادران میں سے بڑے بھائی عبدالجبار خیری کے دست شفقت پر قبولِ اسلام کی بیعت سے ہوا اور پھر تا دمِ والپسیں اللہ سے وفا کارشتہ نبھاتے ہوئے اسلامی





ا یمان وفکر کی دعوت میں ۲۲ سال صرف کر کے ۱۹۹۲ء میں ربّ حقیقی کے حضور پیش ہو گئے۔ پروفیسرخورشید صاحب نے بیسویں صدی کے نصف اوّل میں اسلام کے اخلاقی وروحانی پیغام کوقبول کرنے اور پھیلانے والوں میں محمد اسد کو'' پورپ کے روحانی قبرستان کی زندہ آ واز'' لکھا ہے۔ راقم اس فہرست میں دو پورپین سکالرز کے ناموں کا اضافہ کرنا چاہے گا جنہوں نے اپنا آبائی مذہب یہودیت یاعیسائیت ترک کر کے اسلام دل وجان ہے قبول کیا۔ مار ماڈیوک پکتھال (۱۸۷۵ء۔ ۱۹۳۷ء) اسلام کی ثقافت وکلچر پرعلمی مضامین کےمصنف ہونے کے ساتھ مترجم قر آن بھی ہیں ۔ان کا انگریزی میں ترجمہ The Glorius Quran صرف برصغیریاک وہند میں ہی نہیں بلکہ بوری دنیا میں پھیلا۔ برٹش انڈیا میں قیام کے دوران حیدر آباد دکن سے انگریزی میں علمی جریدہ Islamic Culture کی اشاعت کا آغاز کیا۔قدرے بعد میں دوسری اہم نومسلم شخصیت میرے محدود علم کی حد تک چارلس گائی ایٹن (حسن عبدالحکیم ؛۱۹۲۱ء ـ ۱۰۱۰ء) ہیں' جن کی متعدد تصنیفات میں بالخصوص Islam and the Destiny of Man قابلِ ذکر ہے۔اس میں قرآنی مفاہیم کوجدید ذہن کے لیے انتہائی مؤثر اور دکش انداز میں پیش کیا گیاہے۔موصوف برادرمحترم ڈاکٹر اسرار احمدٌ کی دعوت پرمحاضرات قرآنی کے لیے ۱۹۹۲ء میں خاص طور پر لا ہورتشریف لائے' اور مرکزی انجمن خدام القرآن نے میز بانی کا شرف حاصل کیا۔ محاضرات میں پیش کیے گئے انگریزی مضامین (جوانتہائی فکرانگیزموضوعات پر تھے )انجمن کے سہ ماہی جریدے The Quranic Horizons) میں شائع کیے گئے تھے۔ حسن عبدالحکیم زندگی کے آخری کئیعشر بےلندن کی سنٹرل مسجداورکلچرل سنٹر کے ڈائر بکٹراوروہاں سے شائع ہونے والےعلمی دینی جریدے کے ایڈیٹرر ہے۔

محمد اسد نے عفوانِ شباب (صرف بائیس سال کی عمر) میں شرقِ اوسط شالی افریقة مصر کیبیا اور پھر دوبارہ تین سال بعد پورے عالم عرب افغانستان روسی ترکستان اور بالشو یک روس (ماسکو) تک سفر کر کے عالمی حالات کا بچشمِ سرمشاہدہ کیا۔ان اسفار کے مشاہدات پر بہنی سیاسی وثقافتی رپورٹیس وہ فرینکفرٹ (جرمنی) کے مؤقر پر پے کو سیجتے رہے ۔ چنانچہ بہت جلد چھوٹی عمر ہی میں جرناسٹ کی حیثیت سے شہرت حاصل کر لی۔ بلا دِعر بیہ کے دوسر سے سفر کے بعد یورپ جا کر انہوں نے برلن میں کلمہ شہادت ادا کر کے اسلام قبول کر لیا' کیونکہ ان کے خیال میں کلم اللہی قرآن مجید اور رسول اللہ حضرت محمد صابح اللہ علیمات ہی میں انسانیت کے جملہ مسائل اور الجھنوں کا سے اس دنیا کی تصویر ملاحظہ سے چیے:

''ایک دنیا جہاں اضطراب اور ابال ہوئیتھی ہماری دنیا' حد درجہ تباہی وخون ریزی' جس کی مثال ملنی مشکل ہے۔ اجتماعی روایات میں رسہ کشی' فکری مذاہب میں تصادم' زندگی کے نئے نئے طریقوں اور فیشن کے لیے ہر جگد ایک سخت کشکش' یہ ہیں ہمارے دور کے خصائص اور اوصاف۔ جنگ عظیم (پہلی عالمی جنگ ) کے دھوئیس کے ہول ناک بادلوں اور تباہ کاریوں سے لے کر چھوٹی چھوٹی جنگوں تک جن کا کوئی شار ہی نہیں'







انقلابات اور جوابی انقلابات ٔ اقتصادی اور معاشی پریشانیاں جواس زمانه کی تمام دشواریوں اور پریشانیوں سے بڑھ چڑھ کرتھیں' ان تمام ہول ناک واقعات نے بید تقیقت ظاہر کر دی تھی کہ فئی صنعتی اور مادی ترقیات کی ساری زور آزمائی موجودہ انتشار اور بنظمی میں ذرائجھی کی نہ کرسکی۔'

دوسری جگہ مغرب کے روحانی خلا اور مشین ' بے جان زندگی کی کرخنگی وافسر دگی کاذکرکرتے ہوئے لکھتے ہیں:
'' ہیسویں صدی کے ابتدائی سال اس لحاظ سے خاص امتیاز رکھتے ہیں کہ ان میں نما یاں طور را یک روحانی خلا

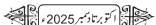
(spiritual vacuum) پایا جاتا ہے۔ وہ ساری اخلاقی اور روحانی قدریں جن سے یورپ صدیوں

ہے آشا تھا' اب کسی خاص اور متعین شکل میں باقی نہیں رہ گئی ہیں۔ یہ ان ہول ناک واقعات کا نتیجہ ہیں جو

ہا 1919ء اور ۱91۸ء کے درمیان پیش آئے ۔ بظاہر اس کی کوئی توقع بھی معلوم نہیں ہوتی کہ اقدار کا کوئی نیا مجموعہ

ساجی اُبال سے پہلے پیدا ہوا کرتا ہے۔ اس کی وجہ سے جدید انسان اس شبہ میں پڑ گیا تھا کہ آبال کی کوشش اور افزاوکار کس ایک مستقر پر رکیس کے بینہیں۔ وسطی یورپ کے لیے اس صدی کی تیسری دہائی کے بیے چند سال اور افزاد کس ایک مستقر پر رکیس کے بینہیں۔ وسطی یورپ کے لیے اس صدی کی تیسری دہائی کے بیے چند سال ایک خطر ناک روحانی خلا اور شدید زہنی کرب کی کیفیت پیدا کر دی تھی۔ انسان کے مستقبل کی طرف سے ایک خطر ناک روحانی خلا اور شدید زہنی کرب کی کیفیت پیدا کر دی تھی۔ انسان کے مستقبل کی طرف سے برحقی ہوئی مایوس کی وجہ سے اس میں ایک مہم کہبی اضافیت (cynical relativism) پیدا ہوگئی تھی۔'

محمد اسدگی ذات من جانب اللہ کچھالی تھی جوفل فدو فدہب کی کتابوں سے نہیں بلکہ مسلمانوں سے مسحورہوکر اسلام کی متلاشی اور پھراس کی گرویدہ ہوئی۔ انہوں نے ۱۹۲۲ء میں بیت المقدس کا سفر کیا اور پہلی مرتبہ صحرائے سینا میں ٹرین میں سفر کرتے ہوئے اس عرب قوم اور عرب مسلم تہذیب کی جھلک و کیھی جس کو اسلام نے تہذیب و اخلاق کے ایک نیون میں ڈھالا تھا۔ انہوں نے ایک ذبین و حساس نو جوان کی حیثیت سے جس کو قدرت نے اعلیٰ درجہ کی قوت مشاہدہ عطا کی ہواوروہ ایک نی دنیا میں قدم رکھر ہا ہوئہ چیز کو نمورسے دیکھا اور اپنی مغربی دنیا سے مقابلہ کیا۔ ان کو ایک بدوی کا اپنی روٹی کے دوگڑ کر کے بد کہتے ہوئے ان کی طرف پیش کرنا بھی ایک انو کھا واقعہ معلوم ہوا کہ'' آپ بھی مسافر ہوں اور ہم دونوں کا راستہ ایک ہے۔' نود پسنداور اپنی حمول میں گم مغربی دنیا کے اس نو جوان کے لیے یہ بڑا بجیب تجربہ تھا۔ یہ انسانیت کی ایک الی کھو یراور ذات کے خول میں گم مغربی دنیا کے اس نو جوان کے لیے یہ بڑا بجیب تجربہ تھا۔ یہ انسانیت کی ایک ایک تھویراور جھلک تھی جو ہرضنع اور تکلف سے پاک تھی۔ یہ وہ معاشر کی قدر کرتا ہے اور مہمان داری کو سعادت سے پورپ کے مرفہ الحال طبقات اور کا میاب تا جرتک محروم ہیں۔وہ جنت ارضی میں رہنے کے باوجود جہنم کی سے پورپ کے مرفہ الحال طبقات اور کا میاب تا جرتک محروم ہیں۔وہ جنت ارضی میں رہنے کے باوجود جہنم کی سے یورپ کے مرفہ الحال طبقات اور کا میاب تا جرتک محروم ہیں۔وہ جنت ارضی میں رہنے کے باوجود جہنم کی سے نوبی وبلطنی ایمان اور لیقین کا حقیقی سبب اور اس بلند ولطیف تر انسانیت کا سرچشہ معلوم کرنے کے لیے اس قوم کے دیں وعقیدہ اور اس کی تہذیب کی بنیادوں کا مطالعہ انتہا کی دِقتِ نظر سے کیا۔ اسلام تبول کرنے کے بعد مجاز دین وعقیدہ اور اس کی تہذیب کی بنیادوں کا مطالعہ انتہا کی دِقتِ نظر سے کیا۔ اسلام تبول کرنے کے بعد مجاز دین وعقیدہ اور اس کی تہذیب کی بنیادوں کا مطالعہ انتہا کی دِقتِ نظر سے کیا۔ اسلام تبول کرنے کے بعد مجاز دین وعقیدہ اور اس کی تہذیب کی بنیادوں کا مطالعہ انتہا گی دِقتِ نظر سے کیا۔ اسلام تبول کرنے کے بعد مجاز





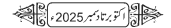


(بعدازاں سعودی عرب) میں چیرسال طویل قیام کے دوران انہوں نے عربی زبان پرخوب دسترس حاصل کر لی۔ قر آن مجیداور دینیات کےاصل مراجع کا مطالعہ انتہائی محنت اور ذوق وشوق سے کیا۔

عرب میں قیام کے دوران محمد اسد کوسلطان ابن سعود اور بعد از اں شاہی خانوادے کے متعدد شہز ادوں اور ا ہم شخصیات سے را بطے کے مواقع ملے' جوکئی دہائیوں تک برقر ارر ہے۔اس دوران انہوں نے کئی بار حج' حرمین اور مقدس تاریخی مقامات کی سیراورصحرا میں اپنے عرب ساتھی زید کے ساتھ اونٹوں پر لمبےسفر کر کے بدویا نہ سلیم الفطرت اندازِ زندگی کا بہت قریب سے مشاہدہ کیا۔اس طرح وہ عربی اسلامی تہذیب کی روح اوراس کی داخلی صلاحیتوں ہے آ شنا ہوئے۔انہیں اسلامی زندگی کا نظام' عبادات کا شیْرول اورجسم وروح کا خوش گوارا جمّاع بہت بھا یا۔اسلامی دنیانہیںمغرب کی بے چین اورمحروم یقین دنیا سے یکسرمختلف نظر آئی ۔ یہاں راقم کومحداسد کےافکارِ دینی کے حوالے سے پروفیسرخورشید صاحب کے ہاں کچھا بہام اورخوش خیالی نظر آتی ہے۔ وہ لکھتے ہیں:''مغرب کے تصوّرِ کا ئنات' انسان' تاریخ اورمعاشرے پران کی گہری نظرتھی اوراسلام سے اس کے تصادم کا انہیں پورا پورا شعور وا دراک تھا۔ وہ کسی تہذیبی تصادم کے قائل نہ تھے' مگر تہذیبوں کے اساسی فرق کے بارے میں انہوں نے کبھی سمجھو تا نہ کیا۔''<sup>ش</sup>راقم متعدد کتابوں کےمطالع کے بعداس نتیج پر پہنچاہے کہمجمداسد نے اگر چےسعودی عرب میں قیام کے دوران تیل کی دولت آنے سے پہلے سعودی مملکت میں محمہ بن عبدالو ہائے کی تو حید پر مبنی اُسلامی تحریک کی با قیات ِصالحات کی شکل میں آرتھوڈ وکس مائنڈ سیٹ اور اسلامی قوانمین وعبادات کی سختی ہے یا بندی دیکھی ہوگی لیکن شایدمغربی یور پین کلچرمیں اوائل عمر کے ساجی تجربات اورا حساسات نے ان کے اعماقِ دل میں گھر کرلیا تھا۔ مزید برآ ں'و ہءر بمما لک خصوصاً مصرمیں سفراورمخضر قیام کے دوران شیخ مصطفیٰ المراغی (چندسال بعد جامعداز ہر کے شیخ ) سے ملا قات اور تبادلہ خیال سے اسلام میں نئ فکری لہروں سے آ شنا ہوئے ہوں گے کیونکہ شیخ المراغی مشہور جدیدیت گزیدہ اور روثن خیال مصری مصلح محمدعبدہ کی شاگر دی' علامہ رشید رضا اور جمال الدین افغانی جیسے شعلہ جوالا سے بچین اور نو جوانی میں قربت کی وجہ سے خود مفکر' نا قداورصا حب رائے شخص تھے۔ان اساتذہ نے تواتر سے آنے والی دین علمی روایات کے خلاف شیخ المراغی میں ذہنی اچکے پیدا کر دی تھی۔فرانسیسی اور برٹش سامراجی تسلّط کے اثرات اور لارڈ کرومر کی تعلیمی وثقافتی میدان میں افکار اوریالیسیوں سےمصراور ثالی افریقہ کے دوسر بے اسلامی عرب مما لک متاثر ہوئے تھے' بالکل اسی طرح جیسا کہ برصغیر میں اسلامیانِ ہندمیکا لے کے تعلیمی نصاب' زبان اور دبنی درسیات میں کولونیل strategy کی بنا پراینے اسلاف سے چلی روایات سے بڑے پیانے برکاٹ دیے گئے ۔ یہاں تک کہسرسیداحمد خان اوران کے رفقاء کی تحریروں سے اہل سنّت کے متفقہ عقائد تھی متاثر ہوئے اورعلائے حقّہ نے سرسید کوان کے جدیدا فکار کی بنیادیر'' نیچری'' بھی قرار دیا۔

سطور بالا کی روثنی میں پروفیسرخورشیرصاحب کا بیزنیال کہ تہذیبوں کے اساسی فرق کے بارے میں محمد اسد

☆ خورشیداحمه صاحب کی متذکره کتاب ٔ ۳۰۶



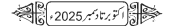




نے کبھی سمجھوتا نہیں کیا' محل نظر لگتا ہے۔ یورپ میں اٹھارھویں صدی سے شروع ہونے والی تحریک تنویر (Enlightenment) کے اٹر ات تمام مذہبی تہذیبوں کی طرح عالمِ اسلام پرجھی ہوئے اور اس سے صرف رائخ العقیدہ ومتدین (Orthodox) مسلمان ہی محفوظ رہے ہیں۔ چنا نچہ بعض معاملات بالخصوص معاشر کے میں خواتین کے کر دار کے حوالے سے محمد اسد نے کئی جگہ سوالات اٹھا کر بدظا ہر کیا کہ ان کی پوزیشن قدامت پہند وین فکر و مزاج رکھنے والے مسلمانوں سے مختلف ہے' اور اس طرح وہ مغرب کی مخلوط لبرل معاشرت کوغیر اسلامی نہیں سمجھتے۔ یہاں ان کے فکر کی دوجذ بیت (ambivalence) بہت نما یاں ہوکر سامنے آتی ہے۔ ایک طرف نہیں سطح پرشرم و حیا کو مانے تھی ہیں لیکن دوسری جانب خواتین کے جاب اورصنفی انفصال کے حوالے سے ان کی پوزیشن بڑی صد تک کمپر و مائز ڈ ہے۔ انہوں نے اپنی زندگی کے اہم ترین علمی کا م جس پر انہوں نے دود ہائیاں صرف کیس اور تحقیق و تنقید میں سخت محنت کی' یعنی ان کا انگریز کی ترجمہ قرآن اور تفیری و تجزیاتی و توشیجی نوٹس بحنوان مصرف کیا۔ آٹھ صفحات پر جنی مقدمہ میں فٹوٹ میں مفترین اور رجالی علم وعرفان کے مقابلے میں جدید تناظر میں کر اظہار کرتے ہیں اور انہیں اسلاف و متقد میں مفترین اور رجالی علم وعرفان کے مقابلے میں جدید تناظر میں زیادہ انہم تجھتے ہیں:

"The reader will find in my explanatory notes frequent references to views held by Muhammad 'Abduh (1849-1905). His importance in the context of the modern world of Islam can never be sufficiently stressed. It may be stated without exaggeration that every single trend in contemporary Islamic thought can be traced back to the influence, direct or indirect, of this most outstanding of all modern Islamic thinkers. The Qur'an-commentary planned and begun by him was interrupted by his death in 1905; it was continued (but unfortunately also left incomplete) by his pupil Rashid Rida under the title Tafsir Al-Manar, and has been extensively used by me. See also Rashid Rida, Ta'rikh al-Ustadh al-Imam ash-Shaykh Muhammad 'Abduh (Cairo 1350-1367 H.)"

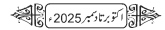
مجمد اسد کے مشرق وسطی اور دوسری اسلامی ریاستوں میں سفز'کہیں مختصر اور بعض مقامات پر نسبتاً طویل' بالخصوص عرب مما لک میں قیام کے دوران عربی لباس کا اختیار کرنا اور پھر اسلام کو بطور دین اختیار کرنا بہت سے نہ صرف مغربی بلکہ ہندوستانی سکالرز کے لیے بھی دلچیسی کا باعث بنا۔ چنانچ مشرف بداسلام ہونے کی پوری داستان The Road to Mecca کا جرمنی کے علاوہ کئی دوسری پور پین زبانوں میں ترجمہ ہوا' اوراس کی علمی حلقوں میں بہت پزیرائی ہوئی۔ ہندوستان کے ظیم ذی علم وقلم اور مفکر اسلام مولانا سید ابوالحسن علی ندویؒ نے اس کا اردو







تر جمہ برادرزادہ مولوی محمہ الحسنٰی (مدیر البعث الاسلامی ) کے سپر دکیا اور خود تیس صفحات پرمشتمل نہایت و قیع پیش لفظ وتعارف ککھا۔ کتاب کا ٹائٹل'' طوفان ہے ساحل تک''رکھا گیا' یعنی بورپی زندگی کے اس طوفان کی تصویر جس سے ہجرت کر کے محمد اسدقلبی اور روحانی سکون کے ساحل تک پہنچے اور ایمان سے بہرہ یاب ہوئے۔ کتاب کے اردوتر جمہ کا خیال مولانا ابوالحن ندوی کو خاص طور پر اس کاعربی ایڈیش الطریق الی المکۃ کے مطالعہ کے بعدآیا' کیونکہ اس میں ایک غیرمسلم پور پین کی اپنی ثقافت' تہذیبی فکرا ور لائف سٹائل کوترک کر کے حلقہ بگوش اسلام ہونے کی تفصیلات بہت دلچیسے اورسبق آ موز ومفیدمعلوم ہوئیں مجمد اسد نے اپنی تیسری اہلیہ یولاحمیدہ اسداور کچھ دوسرے احباب کے اصراریر' روڈ ٹو مکہ'' کی دوسری قسط کے لیے یا د داشتیں اور وا قعات کی تفصیلات قلم بند کیں اوراس کے لیےعنوان ( Home coming of the Heart (1932-1992 تجویز کیا تھا۔ حرمین (سعودی عرب) اوراسلام کی حقانیت سے فیض یاب ہونے کوانہوں نے اپنے حقیقی روحانی گھر کی طرف مراجعت سے تعیر کیا ، جس کاعربی ورژن عودة القلب الی وطنه ہے۔ خودمصنف تواس کی طباعت سے بہت پہلے ۱۹۹۲ء میں غرناط (سپین) میں انتقال کر گئے تھے۔شوئ قسمت سے پولاحمیدہ بھی ۲۰۰۲ء میں اس دار فانی ہے کوچ کر گئیں اورمسودہ معروف پاکتانی سکالرائم اکرام چنتائی مرحوم نے نہایت محنت اور دِقتِّ نظر سے مرتّب اور تدوین کر کے ۲۰۱۵ء میں لاہور سے شائع کیا۔ راقم نے اس کا نسخہ حاصل کیا' اور واقعہ یہ ہے کہ اس کے مشمولات اورفٹ نوٹس کومعلومات کا ایک انتہائی فیتی خزینہ پایا۔اکرام چغتائی متعددمرتبہ یورپ گئے اور وہاں کئ کئی ماہ قیام بھی کیا۔ جرمن اور آسٹرین زبانوں پرعبور حاصل کیا۔ چنانچہ پولاحمیدہ نے اعتماد کے ساتھ تمام مسودات ان کے سپر دکر دیے۔ یہ خود بھی محمد اسد کی شخصیت اور علمی تصنیفی کا موں کے مداح تھے۔ چنانچوانہوں نے'' روڈ ٹو مکہ'' کا اردوتر جمہ''محمہ اسد: بندۂ صحرائی'' کےعنوان سے کر کے شائع کیا۔ علاوہ ازیں' دوجلدوں میں اپنی انگریزی کتاب Muhammad Asad: Europe's Gift to Islam بھی شائع کی ۔ان میں یا کستان کی سفارتی ذمه داری سے استعفااوریہاں سے نقل مکانی اور تادم واپسیں مختلف مما لک میں قیام اورعلمی وثقافتی رابطوں کی روئیداد بہت تفصیل سے بیان کی گئی ہے۔ محد اسد کے تعلقات عالمی سطح پرمسلم اورغیرمسلم مشاہیر سے تھے' جن سے وہ مذہب کے لیے جدید چیلنجز کے حوالے سے گفتگو میں ہمیشہ اسلامی تعلیمات کی علمی فوقیت ثابت کرتے تھے۔ان کی دلچسپ داستانِ حیات پرایک آسٹرین فلم ڈائریکٹر نے دستاویزی فلم بھی بنائی جو ۸ • ۲۰ ء میں ریلیز ہوئی۔اکرام چغتائی مرحوم نے''روڈ ٹو مکہ'' کی دوسری جلدجس کا تذکرہ قبل ازیں ہوا' کواسد سے تعلق ر کھنے والے بے شارا حباب سعودی عرب Asadians (یعنی''ر جال اسد'') کے نام منتسب کیا کیونکہ انہیں معلوم تھا کہ اسد کا تعلق ایمان واسلام کی طرف آنے میں اور پھر سال ہا سال کی گرم جوش رفاقت میں ان اصحابِ علم و اقتدارا حباب كابهت حصه تفابه







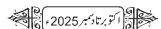
### برٹش کولونیل بھارت میں آمد (۲ ۱۹۳۱ء \_ ۱۹۴۷ء)

محداسد کی پہلی شریب حیات Elsa ( قبول اسلام کے بعد نام: ''عزیزہ'') جوعمر میں شوہر سے ہیں بائیس سال بڑی تھیں' کا ۱۹۳۰ء میں جج بیت اللہ کے بعد مختصر علالت کے باعث مکہ مکر مہ میں انتقال ہو گیا اور وہ وہیں دفن ہوئیں ۔ اس کے بعد انہوں نے سعودی عرب ہی میں ایک معروف مجدی خاندان کی خاصی کم عمر خاتون منیرہ سے شادی کی جس کے بطن سے اپر میل ۲ ۱۹۳۰ء میں بیٹے طلال شکی مدینہ منورہ میں ولا دت ہوئی ۔ محمد اسد کی سے شادی کی جس کے بطن سے اپر میل ۲ ۱۹۳۳ء میں بیٹے طلال شکی مدینہ منورہ میں ولا دت ہوئی ۔ محمد اسد کی ملاقات اور تعارف شاہی مہمان خانے میں مقیم ہندو ستان سے آئے ہوئے قصوری خاندان کے دو بزرگ بھائیوں [جن میں بڑے میں بڑے میں بڑے میں ایک حضوری خاندان کے دو بزرگ بھائیوں میں بڑے وسال آخر کی دعوت دی ۔ گفتگو دُل میں ان حضرات کا اہل حدیث مسلک اور ہند اسلامی فکر وتہذیب کی محمدورت حال اور برطانوی استعار سے انتخلاص کی مساعی پر بھی روثنی ڈالی گئی ہوگی ۔ اس طرح برصغیر کے دینی اکابر' وکھا ء اور فلسفی شاعر علامہ اقبال کا تذکرہ بھی ہوا ہوگا ۔ ان کی تحریک پر مجمداسدا پنی اہلیہ اور چند ماہ کے شیر خوار طلال کے ساتھ سمندری جہاز سے کراچی اور پھر ریل کے ذریعے لا ہور وارد ہوئے ۔ اتفاق سے لا ہور میں قصوری خاندان کی اقامت گاہ والڈ سٹی کے شیراں والا دروازہ کے عین بالمقابل تھی ۔ یہ قصوری فیلی کے ہاں مہمان کی خشیت سے فروکش ہوگئے ۔

راقم اپنے مطالعے کی روشی میں علی وجہ البھیرت یہ بھتا ہے کہ محد اسد کو اللہ تعالیٰ کی خصوصی سیم اور نصل کے تحت ہندوستان میں و دھیتی اہل اللہ کی شاسائی میسر آئی: اولاً مولا نااحم علی لا ہور گُ ( ثقہ عالم وعارف دین مؤسس مدرسہ اور انجمن خدام الدین ) اور ثانیا چودھری نیاز علی خال ؓ ( بانی دار الاسلام پیٹھان کوٹ بعد ہُ جو ہم آباد )۔ قارئین در سما ورانجمن خدام الدین ) اور ثانیا چودھری نیاز علی خال ' محکمت قر آن' اور دینی ذوق کے ساتھ پابند صوم وصلو ق حضرات مولا نااحم علی لا ہور کُ ( ۱۸۸۵ء۔ ۱۹۲۲ء ) کے بارے میں تو اتنا کچھ جانتے ہوں گے کہ مزید کچھ کھنے کی ضرورت محسوس نہیں ہوتی ۔ البتہ چودھری نیاز علی خان مرحوم اور ان کے ' دار الاسلام' پراجیکٹ کے بارے میں لوگوں کو زیادہ علم نہیں ہے۔ بھلا ہو چودھری صاحب کے چھوٹے صاحب زادے کا بم اعظم مرحوم کا کہ انہوں نے نہ صرف اپنے والد کے حالات زندگی اور تقسیم سے جھوٹے صاحب زادے کے ایم اعظم مرحوم کا کہ انہوں نے نہ صرف اپنے والد کے حالات زندگی اور تقسیم سے قبل اور بعد کے زمانے میں احیا کے اسلام کے سلے خادم' ایک پاک طینت صخیم تصنیف' ' حیات سدید' میں جمع کر دیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ بلا شبہ اسلام کے سیج خادم' ایک پاک طینت صفیم تصنیف ' حیات سدید' میں جمع کر دیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ بلا شبہ اسلام کے سیج خادم' ایک پاک طینت

طلال نے اپنے بحیین اورلڑ کین میں والدین کے ساتھ لا ہور پٹھان کوٹ (دار الاسلام) ، ڈلہوزی اور کئی دوسرے شہروں میں قیام کیا۔ ابتدائی تعلیم کے بعد انگلتان اور امریکہ میں پڑھا اور سوشل Anthropology میں پروفیسر کی حیثیت سے تدریس کی ۔ کئی اہم کتا میں اور ریسرچ مضامین لکھ کرعمرانیات میں عالمی شہرت حاصل کی۔

تادم تحریر نیویارک (امریکہ) میں مقیم ہیں۔ان کا ''روایت'' کا تازہ ترین تصور Discursive tradition راقم کے لیے ایک عسیر الفہم معمہ ہے۔







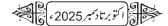
انسان تھے۔ انجینئر نگ کی تعلیم کے بعد محکمہ انہار میں سینئر عہدے پر ملازمت کے ساتھ پوری زندگی قر آن کریم سے تعلق اوراحیائے دین وملت کے لیے پہم سعی و جُہد میں لگے رہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے نیک اورصاحبِ فہم و فراست نیک بندوں کے لیے بڑی الفت اور للّہیت کا جذبہ ان میں ودیعت فرمایا تھا۔ جو ہر آباد میں ۱۹۷۱ء میں ان کے انتقال پر چودھری صاحب کے ہمدم ویرینہ محمد اسدمراکش سے اپنے تعزیتی خط محررہ ۲ مارچ ۲ ۱۹۷ء میں رقم طراز ہیں:

''چودھری نیازعلی خاں کی وفات سے پاک وہند میں اسلامی جدو جبد کا ایک اہم باب اختتام پزیر ہوا ہے۔
نظریۂ پاکستان کے لیے ان کی بے بناہ محبت اور اس نظریہ کے بانی ڈاکٹر محمد اقبال سے ان کی دیریہ دوئتی
اور ان کے مشورہ پر اپنی زمینوں پر ادارہ' ' دار الاسلام' ' کا قیام احیائے اسلام کے فدائمین کے لیے امیدوں
کامر کزین گیا تھا۔ مگر ان ظاہری نتائج کے علاوہ ان کی لمی اور کا میاب زندگی جو کہ اسلام کی خدمت کے لیے
وقف تھی' اور ان کی درخشاں اچھائی اور یقین محکم اور لوگوں کی مدد کا جذبہ لوگوں کے دلوں میں ہمیشہ زندہ
ر ہے گا۔ ہماری چہل سالہ دوئتی کے دور ان مجھے کوئی بھی شخص ایسانہیں ملا' جوان کی طرح پُرخلوس' بغرض ہو
اور اسلام کے لیے بڑی قربانی دینے کے لیے ہروقت پا بدرکا ب ہو۔ یہ ان کی ذاتی مثال ہے جو
کہ انسانی تاریخ میں ان لوگوں کے لیے جواسلام سے محبت کرتے ہیں اور اس کی ترویج کے لیے بے قرار
ر بتے ہیں' میدکا پیغام ہے۔'

#### سداسعد گیلانی چودهری صاحب کے احوال میں لکھتے ہیں:

''افراد کے اعلیٰ و بلند خیالات اور زندگی میں ان کی عمدہ اور نما یا سیملی خدمات کے حوالے ہی سے ان کا مقام و مرتبہ متعین ہوتا ہے۔ کسی آ دمی کی ذاتی خوبیال اور شخصی امتیازات اس کے علاوہ ہوتے ہیں۔ چودھری صاحب مرحوم ایک غیر معمولی انسان سے وہ اپنی روز مرہ زندگی ایک نیچ سے نظام الاوقات کے تحت بسر صاحب مرحوم ایک غیر معمولی انسان سے وہ اپنی روز مرہ و ٹسپلن کے شخی سے پابندر ہتے بلکہ دوسروں سے بھی ایسی ہی تو قع کیا کرتے سے دراصل وہ بڑی محنت اور دھیان سے اپنی زندگی کے ہر لمحہ کو کار آمداور مفید تربنانے کی تگ ودومیں شب وروز متو جدر ہتے سے وقت کی پابندی کے ساتھ سوتے اور جا گتے ہے۔ مفید تربنانے کی تگ ودومیں شب وروز متو جدر ہتے سے وقت کی پابندی کے ساتھ سوتے اور جا گتے ہے۔ متعین وقت ہی پر کھاتے اور پیتے سے وہ روز مرہ عبادات و معمولات میں با قاعدگی کی قابلی رشک مثال متعین وقت ہی پر کھاتے اور پیتے سے وہ روز مرہ عبادات و معمولات میں با قاعدگی کی قابلی رشک مثال گرزار نے میں عام معمول کا مزاج رکھنے والے آدمی کی طرح عورتوں اور بچوں میں گھلے ملے رہنے والی طبیعت نہ پائی تھی ۔ ذراسخت گیرت میں اور فاصلے پر رہنے والے بزرگ سمجھے جاتے ہے۔ تا ہم موصوف طبیعت نہ پائی تھی۔ ذراسخت گیرت مے والے افراد نیز اپنی اولاد وعیال کے معاملہ میں بہت شفیق اور این ایک عورتوں کا موروز ہی تعلقات رکھنے والے افراد نیز اپنی اولاد وعیال کے معاملہ میں بہت شفیق اور این کے حقوق کاخصوصی خیال و کر کرنے والی قد یم طرز کی ایک وضع دارہ بااصول ہتی بھی تھے۔

چودھری صاحب ضابطہ کے سخت پابندانسان تھے۔ان کا پورا گھران کے ضابطوں کے گرد گھومتا تھا۔ ہر چیز کے لیے ایک مخصوص جگہ مقررتھی' ہر کام کا ایک وقت مقررتھا اور ہرایک کا مقام متعین تھا جس کی وجہ سے ان کا







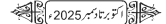
گرتمام معاملات میں پابندی اوقات کا بہترین نمونہ تھا۔ اس ضابطہ بندی اور سختی کے باوجود چودھری صاحب اپنے افراد خانہ کے لیے بہترین نمونہ تھے۔ ان کے حقوق ادا کرنے میں وہ نہایت درجہ فیاض سے ہے۔ اپنے دونوں میٹوں چودھری محمد اسلم خال اور چودھری اعظم خال کی تعلیم و تربیت کے علاوہ اپنے بھائیوں کی تعلیم کی طرف بھی پوری دل سوزی سے ہمیشہ متوجہ رہے۔ چودھری صاحب نے آخری دم تک اپنے اہل خانداور بچول کی تربیت تعلیم ' و ہنی اور فکری اصلاح کا کا مکمل اپنے ذمہ لے رکھا تھا۔''

(سيداسعد گيلاني: اقبال ٔ دارالاسلام اورمود ودي - ۲۷۲ ۲۷۷)

چودھری نیازعلی خال اپن تبلینی و دینی اورعملی خدمات' ایثار وجد و جہدا ہے دینی مزاج اور وسعت نظر جیسی عمد ه صفات کی بنا پر دینی وعلی حلقوں میں ایک جانی بہجانی اور معروف شخصیت ہے۔ دار الاسلام (پیٹھان کوٹ) اپنے آغاز (۲۹۳۲ء) ہی ہے۔ بہت جلد برصغیر کا ایک متاز اور نمایاں تعلیمی علیمی اصلاحی اور تربی مرکز سمجھا جانے لگا۔ قرآنی ولی انقلا بی احیائی خدمت کے لحاظ ہے یہا بینی علیحہ ہ شان اور امتیازی حیثیت وشہرت رکھتا تھا' کیونکہ علامہ اقبال، علامہ سیرسلیمان ندوگ مولانا اشرف علی تھانوگ مولانا سید ابوالحسن علی ندوگ مولانا اشرف علی تھانوگ مولانا سید ابوالحسن علی ندوگ مولانا مودودگ اور مولانا عبد الما جد دریابادی جیسے اکا برعلاء اور اہل فکر ونظر حضرات کی اشیر باداسے حاصل تھی۔ چودھری نیازعلی صاحب کا حلقہ ادادت بہت وسیح اکا برعلاء اور اہل فکر ونظر حضرات کی اشیر باداسے حاصل تھی۔ چودھری نیازعلی صاحب کا جنہوں نے ان کے بارے میں اپنے تا شیں بیفرمایا: ''میں نے چودھری نیازعلی خال سے زیادہ عقل مندانسان عربحر نہیں دیکھا۔' دوسری جانب ان کا روحانی قبلی تعلق تھانہ بھون کی خانقاہ اور علی ذوق مولا نا ابوالحسن علی ندوی عمر بحر نہیں دیکھا۔ "ویس کے ان اس طرح تعربی نے دین اسلام اور قرآنی علوم و معارف کے حوالے سے چودھری صاحب کے والے سے جودھری صاحب کے والے سے جودھری صاحب کے بارے بین کمور نیاز مند تصور فرمائیں۔' میں طفی ندراحمد نے ابین معلی ہو جو کی کہ تحربی سے بھی تھا جہ اور قبیقت کی تربی بین کہ کھی۔ سب سے اہم اور حقیقت کی تربیان مولانا عبد الما مورج کے بارے میں لکھتے ہیں:

'' پہلا دارالاسلام (پھان کوٹ) توان کے صرف دینی جذبہ اورا خلاص کی ایک یادگارتھا'کیکن بیددارالاسلام (جو ہرآباد) ان کے دین جذبہ کے ساتھ ساتھ ان کے غیر متزلزل عزم'ان کی نا قابل شکست ہمت اور ان کی انتظام محنت کی بھی ایک غیر فالی ایو گئی میں ان کی اس ہمت کود کی کرفی الواقع رشک آتا ہے اور دل سے دعا نکلتی ہے کہ اگر ہماری قوم باہمت نوجوانوں سے خالی ہور ہی ہے تو اللہ تعالیٰ بچھا سے بوڑھے ہی قوم میں پیدا کردے جن کی مثال ہے ہم سبق حاصل کر سکیں۔'' (''صدق جدید' لکھنو'ا پریل ۱۹۲۵ء)

علامہ اقبال کی را ہنمائی اورمشورے سے چودھری نیازعلی نے ادارہ دارالاسلام ٹرسٹ قائم کیا تھا۔ چنانچہ دارالاسلام کی تعلیمی سکیم علامہ اقبال کے نظریات ہی کی مرہونِ منت تھی۔علامہ اقبال مسلمانوں کے لیے (بالخصوص نوجوانوں کے لیے ) کسی جدید دارالعلم کی تلاش میں تھے۔اسی کے ساتھ ان کے خیال میں مسلمانوں کے لیے





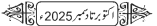


ایک علیحدہ نظریاتی وطن کی ضرورت بھی تھی، جس کا نقشہ انہوں نے مسٹر جناح ( قائد اعظم ) کے ساسنے رکھا اور چاہتے تھے کہ مسلم لیگ ایک علیحدہ اسلامی ریاست کے تصور کواپنے قومی نصب العین کے طور پر قبول کرلے۔ پھر اس جدید اسلامی ریاست کے لیے جدید فقہ اسلامی کا کا م بھی ان کے نزدیک بہت اہم تھا۔ اس دور کے دینی زعماء وصلحاء کا خیال ایسے ہوشل قائم کرنے کا بھی تھا جن میں مسلمان طلبہ کوا قامتی درس گاہ میں رکھ کردینی علم کے از دیاد کے ساتھ اسلامی آ داب آشنا زندگی سے گزار کرعملی مسلمان بننے کی تربیت دی جائے تا کہ کالے اور سکول کی لادینی تعلیم کے انرات ان کے ذہن و کر دارسے صاف ہو سکیس ۔ دوسری جانب شجہ اسد لا ہور میں قیام پزیر ہو کرا پنے مطالعہ اور لیکچرز میں مصروف ہوئے ۔ لا ہور کی ٹی اہم سیای ساجی اور علمی شخصیات سے نہ صرف تعارف بلکہ تبادلہ خوال اور بحث مباحثہ بھی ہونے لگا تھا۔ انجمن حمایت اسلام کے بلیٹ فارم پر اور دوسر نے تعلیمی اداروں مثلاً مراہا اور وہ کی چرز کے حبیبہ ہال میں یورپ اور اسلام کے افکار و ثقافت پر ان کے تقابلی جائز ہے کو سامعین نے بہت اسلامیہ کالج کے حبیبہ ہال میں یورپ اور اسلام کے افکار و ثقافت پر ان کے تقابلی جائز ہے کو سامعین نے بہت خوالات سے اعلیہ کے اس کی تعرور کے لیے دبلی علی گڑھ اور کئی دوسر سے شہروں میں بھی بلائے گئے۔ چنانچہ انہوں نے اپنے میں لا ہور اور دبلی سے بیک وقت شائع ہونے والی کتاب مقال نے بھی اس کتاب میں بیش کے ۔ اس کی تعریف نہ صرف مولانا مودودی نے حیر آ بادد کن میں کی بلکہ علامہ اقبال نے بھی اس کتاب میں بیان بیش کے ۔ اس کی تعریف نہ صرف مولانا مودودی نے حیر آ بادد کن میں کی بلکہ علامہ اقبال نے بھی اس کتاب

"This book is extremely interesting. I have no doubt that coming as it does from a highly cultured European convert to Islam, it will prove an eye-opener to our younger generation."

علامہ اقبال کے ساتھ ایک ملاقات کے موقع پر محمد اسد نے حدیث کے حوالے سے پچھا یہے جملے ہو لے جن سے استخفاف حدیث و سُنّت کا پہلونکتا تھا اور اجتہاد پر زور دیتے ہوئے تقلیدی ذہن کی مذمت کی علامہ نے اس کا تخق سے نوٹس لیتے ہوئے مغرب سے مرعوبیت اور اخلاقی وایمانی زوال کے scenario میں اپنے اس شعر کے مطالب کو بیان کرتے ہوئے تمسّک بالقرآن و سُنّت رسول سی اللہ کی اہمیت محمد اسد پر واضح کی: ب کے مطالب کو بیان کرتے ہوئے تمسّک بالقرآن و سُنّت رسول سی اللہ کی اہمیت محمد اسد پر واضح کی: ب فظر اقتدا بر رفتگاں محفوظ تر

یتی جولوگ دین میں کتر بیونت کر کے اسے مادیت پیندو محد مغرب کی مراد پر ڈھالنا چاہتے ہیں وہ عالممانِ کم نظر ہیں 'ان کے اجتہاد سے کہیں بہتر ہے کہ اپنے اسلاف کی اقتدا کی جائے اور دین کو اس کی کلاسکی صلابت ہیں' ان کے اجتہاد سے کہیں بہتر ہے کہ اپنے اسلاف کی اقتدا کی جائے اور دین کو اس کی کلاسکی صلابت بیں (purity) کے ساتھ مانا جائے۔ بیاحوط ہے' اسلم ہے' زیادہ سلامتی والا راستہ ہے ۔ علامہ نے اسی نشست میں انہیں صدیث کے مجموعے مجے بخاری کے انگریزی میں تر جے کا مشورہ تاکیدا ویا جسے محمد اسد نے نہ صرف فوری طور پر قبول کیا بلکہ اس پر عمل شروع کر دیا۔ اس سلسلے میں مولانا عبدالقادر قصوری کے وسیع کتب خانے سے انہیں متعدد کیا میں بسہولت مل گئیں۔ چنانجوں نے چندا جزاء کا ترجمہ کر کے شاکع کروا دیا' جس کی اللہ مال کی اس کتا میں بسہولت مل گئیں۔ چندوستان کے اعلی اسلامی حلقوں میں شخصین کی گئی۔ محمد اسد نے علامہ اقبال کی اس







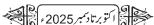
فر مائش کا اتنا پاس کیا کہ انہوں نے ہندوستان سے باہر مشرقِ بعید کے مما لک مثلاً چین انڈو نیشیا اور ملا یا وغیرہ کے دورے کا پروگرام ختم کر کے پہیں رہ کرقر آن کریم اور صحح بخاری کے ترجے پراپنی تمام صلاحیت اور اوقات صرف کرنے کا تہید کرلیا۔

محمد اسد پرکھی گئی کتابوں کے مصنف محمد اکرام چغتائی کی رائے ہے کہ برصغیر پاک وہند میں جس ہستی سے اسد سب سے زیادہ دلی تعلق رکھتے تھے'وہ تھے چودھری نیازعلی خال۔ان سے محبت وقربت کا اندازہ محمد اسد کے مندر جہذیل اقتباس سے لگایا جاسکتا ہے:

''ایک سال قبل یعنی ۱۹۳۵ء میں میری ملاقات ایک ایسے شخص سے ہوئی جو میر ہے محبوب ترین دوستوں میں شار ہوتا ہے' اور یہ پُرِخلوص دوئی اس کی وفات تک جول کی توں قائم رہی۔ اس عزیز دوست کا نام چودھری نیازعلی خال تھا' جنہوں نے چھیا نو ہے سال کی عمر میں دائی اجل کولبیک کہا۔ وہ پیشے کے اعتبار سے محکمہ آبپاشی میں سینئر انجینئر تھے۔ اپنی پیشہ ورانہ مصروفیات کے علاوہ انہیں تبلیخ اسلام اور قر آن وسنت کے پیغام کی نشر وا شاعت سے شیفتگل کے ساتھ خصوصی دلچیں تھی۔ اس مقصد کے لیے انہوں نے'' دارالاسلام'' کے نام سے ایک اقامتی تعلیمی اور ریسر جی ادارہ بھی قائم کیا اور اپنی جا گیر کی متعدد عمارتیں اس ادار ہے کو وقف کر دیں۔ ان وقف عمارتوں کے قریب ان کی اپنی وسیع وعریض قلعہ نمار ہائش تھی جے'' قلعہ جمال پور'' کہا جا تا تھا۔''

اسد کو تمبر ۱۹۳۹ء کے اوائل میں دوسری جنگ عظیم کے شروع ہونے پر آسٹرین پاسپورٹ ہونے کی وجہ سے ''غیرملکی شمن' کی حیثیت سے نظر بند کردیا گیا۔ ان کی مدتِ اسارت کیم سمبر ۱۹۳۹ء تا دسمبر ۱۹۳۵ء ہے۔

کا یم اعظم کھتے ہیں کہ اس نظر بند کے عرصہ میں ان کی بیوی منیرہ اور بیٹا طلال ہمارے ہاں قلعہ جمال پور میں مقیم رہے۔ طلال اور کے ایم اعظم بالکل ہم عمر سے اور دونوں میں خوب دوستانہ تھا۔ اسد کی رہائی کے لیے نیازعلی خاں متوا تر کوشش کرتے رہے۔ رہائی کے بعد جمال پور میں چودھری صاحب کے ہاں قیام کے دوران اسد نے خال مہمامہ پرچہ' عرفات' نکا لئے کا ارادہ کیا۔ ''عرفات' دیگر رسائل سے اس اعتبار سے مختلف تھا کہ مروجہ جرائد میں گئی مصنفین کی نگارشات شائع کی جاتی ہیں' لیکن بیرسالہ' خودکلا می' تھی یعنی بیصرف اسد کے خیالات کا جرائد میں گئی صفح نسبی کی موجہ اسلامی کی جاتی ہیں' لیکن بیرسالہ' خودکلا می' تھی لینی بیرس فیال ماہما قبال کی ذریعہ اظہار تھا۔ خیال تھا کہ اسلامی کہ وجاب کی جو بی کہاں کی جاتی ہیں مدد میں دوبارہ وہ فکرعود کر آئی جے چند برس قبل علامہ اقبال کی وضاحت اور نصحت کے بعد انہوں نے دبا کر حدیث کے مجموعے بخاری کا ترجمہ شروع کیا تھا۔ راقم آثم نے اس بیس منظر میں اسد کے ہاں ذہنی سطح پر دوجذ بیت کا ذکر کیا تھا۔ اب ان کا خیال یہ بنا کہ حقیقی شریعت ہمارے علیا نو کی سابقہ نسلوں کے موضوعی قباتی استدلال اور استخراجات کے بوجھ تلے دب گئی ہے۔ مسلمانوں کے موضوعی قباتی استدلی اور اختیارات کو منظر عام پر لا یا جائے۔ چنا نچہ دین کی سابقہ نسلوں کے موضوعی قباتی استدلال اور استخراجات کے بوجھ تلے دب گئی ہے۔ مسلمانوں کے دینے پہر طویل ناگر پر ہے کہ شریعت کی حقیقی سادگی اور اختیارات کو منظر عام پر لا یا جائے۔ چنا خیا







انہوں نے''صحیح بخاری'' کے ترجمہ وتشریح کو ڈیڑھ دوسال مؤخر کر کے''عرفات'' کی اشاعت کوتر جیح دی' جو آ زادی کے متوالوں کوا بھارنے والی آ واز بنے اورنگ ریاست کے بننے پراسلامی قانونی معاملات پر بھی فکری مواد فراہم کرے۔اس کے پہلے چندشارے ڈلہوزی اور بعدازاں لا ہور سے شائع ہوئے' جن کا ذکر پروفیسرخورشید احمد مرحوم نے بھی اپنی تحریر میں کیا۔

اب ہم ان وا قعات اور تفصیلی مراسلت پرنظر ڈالتے ہیں جن کے بعد مولا نامودودی نے حیدرآ بادد کن سے ہجرت کر کے شالی ہندوستان میں پڑھان کوٹ کے قریب جمال پور میں سکونت اختیار کرنے کا فیصلہ کیا۔مولا نا کی اوّلین تصنیف ' الجہاد فی الاسلام' 'سے علامہ اقبال بھی متاثر ہوئے تھے اور انہوں نے بھی چودھری صاحب کومولا نا مودودی کواپنے ہاں دعوت دینے کی تجویز دی تھی۔وہاں تعلیم و تدریس کا سلسلة بل ازیں شروع کرلیا گیا تھا۔

''(۱) ادارہ میں سردست صرف اسنے آدمیوں کوشریک کیا جائے جن کو آپ کی جائیدادموتو فہ بآسانی support کرسکتی ہو'خواہ ان کا پورا باروقف پر ہویا کسی حد تک وہ اپنا بار آپ سنجا لنے والے ہوں۔ دو تین سال کی تعلیم و تربیت کے بعد ایسا انظام کیا جائے کہ ادارہ کے ارکان باہم مل کر تجارتی اصول پر کوئی پریس اور دارالا شاعت چلائیں اور نہ صرف اپنا بارخود سنجالنے کے قابل ہوجائیں بلکہ اپنے ادارہ میں







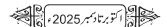
دوسر بے لوگوں کوشریک کرنے اوراس طریقہ پران کی تربیت کرنے کے بھی قابل ہوجائیں۔

(۲) اگر کوئی شخص برضا ورغبت ادارہ کی مالی مدد کرے تو اس کو قبول کرلیا جائے لیکن کبھی خود کسی ہے مدد نہ مانگی جائے اور نہ عطایا وصول کرنے کوا دارہ کے پر وگرام کا ایک شعبہ بنایا جائے۔

(٣) ادارہ کے تمام ارکان ایسے لوگ ہوں جو انگریزی یا عربی درس گا ہوں کی تعلیم سے فارغ ہو چکے ہوں یا جن کی علمی استعداد اعلی درجہ کی ہو۔ نیز ان میں کوئی ذہانت 'کوئی ایج' کوئی جو ہرخفی پایا جاتا ہو۔ ان امور کی تحقیق کے لیے امیدواروں کو ادارہ کا با قاعدہ رکن بنانے سے پہلے دومہینہ کے لیے ادارہ میں بلا کررکھا جائے اورغیر محسوس طریقہ پران کو خوب جانچ کردیکھا جائے۔''مولویت''اور''فرنگیت'' سے پر ہیزخصوصاً ضروری ہے۔

(٣) ادارہ میں با قاعدہ درس و تدریس کی ضرورت نہیں۔ عربی جاننے والے ارکان فرداً فرداً انگریزی جاننے والے ارکان فرداً فرداً انگریزی جاننے والوں کو جدیدہ کی تعلیم دیں۔ ایک وقت ایسا ہوجس میں شیخ قر آن کا درس دے۔ بیدرس انگریزی زبان اورعلوم جدیدہ کی تعلیم دیں۔ ایک وقت ایسا ہوجس میں شیخ قر آن کا درس دے۔ بیدرس اس انداز میں ہونا چاہیے کہ شیخ سمیت ہر محض معلم بھی ہواور متعلم بھی۔ ہر محض پہلے سے زیر درس آیت یا آیات کی تفسیر میں کا فی غور وخوض اور تحقیق ومطالعہ کر کے شریک درس ہونا چاہیے کہ اس کے خموض میں حدیث فقٹ بیان کرے اور دوسروں سے استفادہ کرے۔ بیا ایسا جامع درس ہونا چاہیے کہ اس کے خمن میں حدیث فقٹ عکستِ اسلامیۂ اصول شرع' فلفۂ تاریخ اسلامی' غرض دنیا بھر کے مباحث ومسائل آسکتے ہوں۔

در پرقر آن کے بعد تمام ارکان کومطالعہ اور تحقیق میں مشغول ہوجانا چاہیے۔ یہ کام سب سے زیادہ اہم اور نازک ہے اور شیخ کی حکمت کا سب سے بڑا صرف یہی ہے۔ اولاً اس کو بیہ طے کرنا چاہیے کہ سر دست کن کن شعبوں میں تحقیق کا کام شروع کیا جاسکتا ہے۔ ثانیاً یہ کہ کون کون سے ارکان کس کس شعبہ کے لیے موزوں ہیں۔ ثالثاً یہ کہ ان کی رہنمائی کس ڈھنگ سے کی جائے اور ہر شعبہ میں تحقیق کا نصب العین کیا ہو۔''



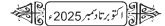




ہے۔ ثانیا چودھری صاحب کوعلامہ اقبال ؓ اور قائد اعظم کے افکارِ آزادی اور مسلمانوں کے لیے علیحدہ مملکت کے مطالبے سے نہ صرف پورا اتفاق تھا بلکہ وہ اپنی کبرشی کے باوجود پٹھان کوٹ اور اس کے اردگر د آباد یوں میں رائے عامہ ہموار کرنے کے لیے عملاً سعی و جُہد کرتے تھے۔ مولا نا مودودی اس پورے سیاسی موقف ہی ہے مقتی نہیں تھے۔ تصوروت کہد کے حوالے سے اختلاف خلیج کی صورت نہیں تھے۔ تصوروت کہد کے حوالے سے اختلاف خلیج کی صورت اختیار کر گیا۔ چنا نچیصرف نو ماہ بعد کیم جنوری ہے ۱۹۲۳ء کومولا نا مودودی لا ہور منتقل ہو گئے جہاں انہوں نے ۱۹۳۱ء میں جماعت اسلامی کی تأسیس کی۔ تقریباً ساڑھے تین سال بعد ۱۹ جون ۲ ۱۹۴۳ء کو دوبارہ دارالاسلام تشریف میں جماعت اسلامی کی تأسیس کی۔ تقریباً ساڑھے تین سال بعد ۱۹ جون ۱ ۱۹۶۳ء کو دوبارہ دارالاسلام تشریف خوش آمدید کہا اور جاند حوسلگی کی نمایاں دلیل تھی۔ اگر چہ بظا ہر معمولی اختیا فات کے بس پردہ جوکلای مباحث میں جمول اور حکمت عملی کے ضمن میں گئی رخصتوں کا معاملہ ہان پر متعدد ثقد علماء کے علاوہ برادر محترم ڈاکٹر اسرار احد نے بھی مہسوط کتاب تصنیف کی جس کے مطابق تعبیر دین میں خامیوں کے ساتھ حکمت برادر محترم ڈاکٹر اسرار احد نے بھی مہسوط کتاب تصنیف کی جس کے مطابق تعبیر دین میں خامیوں کے ساتھ حکمت عملی کی ایک بڑی نظروں سے اوجسل ہوگیا۔ اس کا نتیجہ یہ نکال کہ جماعت کے ارکان کی تربیت میں ایک بہت بڑی کمی رہ گئی۔ (۱)

آخر میں محمد اسد کا انہائی قابلِ ستائش اور اخلاقی و انسانی اعتبار سے از حدد لیرانیمل قار مین کے علم میں لانا چاہوں گا۔ تقسیم ہند کے وقت جو قل وخون اور فسادات ہوئے وہ اب تاریخ کا حصہ ہیں اور سب کے علم میں ہیں۔ اگست کے ۱۹۴۷ء میں محمد اسدا پی فیملی کے ساتھ ڈلہوزی میں شے اور وہ گور کھا سپاہیوں کے دیتے کی حفاظت میں ایک بدرقہ (convoy) کے ساتھ انہائی خوف اور خطرات سے گزرتے ہوئے تائیدایز دی سے بخیریت لاہور پہنچ گئے۔ انہوں نے نیازعلی خان اور ان کے احباب بارے معلومات بصد دقت حاصل کیں تو معلوم ہوا کہ وہ ابھی جمال پور میں گھرے ہوئے ہیں اور وہ علاقہ بہت غیر متوقع طور پر مشرقی پنجاب کا حصہ بن چکا ہے۔ انسنگین حالات میں محمد اسد نے واقعہ یہ ہے کہ ایک بڑا مجابد انہ فیصلہ کیا اور علامہ اقبال کے بے تکلف احباب میں سے ایک عالی افسر (جن سے ان کے بھی گہرے دوستانہ مراسم شے) خواجہ عبد الرحیم (۲) سے ایک سرکاری دفتر میں مشتعل لوگوں کے بچوم میں ملنے میں کا میاب ہو گئے اور ان سے تین لاریوں اور فوجی حفاظتی دیتے کی درخواست کی۔ ان

<sup>(</sup>۲) لاہور کی سیاس شخصیت ٔ مرکزی وزیراورسابق گورز پنجاب خواجہ طارق رحیم کے دالدخواجہ عبدالرحیم (۱۹۰۹ء۔۱۹۷۳ء)۔ ظاہر ہے لاہور میں اولین آمد کے بعد شہر کے مما ئدین اور تعلیم یا فتہ حضرات میں نومسلم محمد اسد بالعموم ایک کشش رکھتے تھے۔علامہ اقبال کی وساطت سے بھی ان کا حلقہ تعارف وسیع ہوا۔







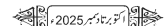
<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لیے دیکھیے: ڈاکٹراسراراحمد''تحریک جماعت اسلامی:ایک تحقیقی مطالعہ''ص۲۲

صاحب ان کے خاندان اورمولا نامودودی اوران کے متعلقین حضرات کو بحفاظت بارڈر کے اس پارلا ہورلائے اوراس طرح نوزائیدہ آزادمسلم مملکت پاکتان میں نے عزائم کے ساتھ زندگی کا آغاز کیا۔

محمد اسد اپنے پر ہے''عرفات'' میں اسلامی نظریاتی کونسل کے خدوخال اور انتظامی ڈھانچے پر اپنے خیالات لکھ کرشا کع کرتے رہے تھے۔ چنانچہ قائداعظم اور پنجاب (مغربی پنجاب) کے چیف منسٹرنواب افتخار حسین معروٹ کی خواہش پر انہیں لا ہور میں ''Department of Islamic Reconstruction'' قائم کرنے اور ڈائر یکٹر کی حیثیت ہے مختلف معاملات بالخصوص آئینی اقتصادی' تعلیمی اور ایڈمنسٹریشن کے شمن میں وضاحت سے قابل عمل اسٹریٹی سامنے لانے کا ٹاسک دیا گیا۔ دوسری جانب کراچی میں وزیراعظم لیافت علی خان کو ملک کی وزارت خارجہ میں مشرق وسطی اور دوسرے اسلامی مما لک میں سفارت کاری اور یواین او میں اچھی انگریزی زبان کے ساتھ عربی زبان پر دسترس رکھنے والے کسی اہم شخص کی ضرورے تھی' اوراس حوالے سے ان کی نظر محد اسدیریڑی۔ چنانچہ انہیں لا ہور سے کراچی بلا کر فارن آفس کے مڈل ایسٹ ڈویژن میں سیکرٹری کا اہم عہدہ دیا گیا۔لا ہور کے اسلامک ری کنسٹرکشن اور بعداز اں فارن سروس اور بواین او کے نیویارک اور پیرسیشن کے دوران قادیانی وزیرخارجہ سرظفر اللہ اورمستقل مندوب احمد شاہ بخاری کے رویے سے دل برداشتہ ہوکراواخر ۱۹۵۱ء میں پاکستان ہے ہجرت کر کے مراکش (تنجا ) میں نقل مکانی کر لی تا کہوہ صحیح بخاری اورقر آن کریم کاانگریزی تر جمہ اور حواثی سکون اور دلجمعی کے ساتھ کر سکیں۔ ۱۹۵۷/۵۸ء میں مختصر قیام کے لیے وہ لا ہورتشریف لائے اور پنجاب یو نیورٹی کے زیرا ہتمام عالمی اسلامک کلوئیم کوآر گنائز کرنے میں مدددی اورتمام شرکاء سے ملا قات کی۔اس سفر میں انہوں نے جو ہر آباد جا کراینے پرانے ممدوح اورمحن چودھری نیازعلی خاں سے ملا قات بھی کی اوران کے حال احوال دریافت کیے۔ دوسری باروہ صدریا کتان جزل ضیاءالحق کی خصوصی دعوت پر اسلام آباد آئے۔ جزل صاحب کےساتھ ملاقات میں انہوں نے''شوریٰ''میں نامز دگی کی بنیاد hand-picked ممبران کی مخالفت کی جونوٹ کرلی گئی۔صدرضیاءالحق کی حادثاتی موت پرانہیں بہت افسوں ہوااوران کے لیے دعائے خیر کی مجد اسد نے اپنی آخری کتاب The Laws of Quran and other Essays میں اسلامی شریعت کے متعلق انتہائی اہم مباحث اٹھائے ہیں۔ دعاہے کہ اللہ تعالی ان کی لغزشوں سے درگزر کریں اور انہیں اینے مقربین میں جگہ دس \_ آمین!

#### 

قرآن تھیم کی مقدس آیات اورا حادیث نبوی آپ کی دینی معلومات میں اضافے اور دعوت و تبلیغ کے لیے شاکع کی جاتی ہیں۔ان کا احترام آپ پر فرض ہے۔لہذا جن صفحات پریہ آیات درج ہیں ان کو تھی اسلامی طریقے کے مطابق بے حرمتی ہے محفوظ رکھیں۔







## تعلیم کے اوّ لین اُصول

ڈاکٹر محد رفیح الدین کی معروف کتابے ۔ڈاکٹر صاحب موصوف اقبالیات میں پی ایج ڈی ہیں اور پروفیسرڈاکٹر محمد آصف اعوان نے کیا ہے ۔ڈاکٹر صاحب موصوف اقبالیات میں پی ایج ڈی ہیں اور گورنمنٹ کالج یو نیورٹی فیصل آباد میں بتدریج چیئر مین شعبہ اردو ڈین فیکٹی آف اسلا مک اینڈ اور بنٹل لرنگ اور ڈائر کیٹر اقبال چیئر کے طور پر خدمات انجام دیتے رہے ہیں۔ ۲۰۲۳ء میں ریٹائر منٹ کے بعد اس وقت رفاء انٹر نیشر اقبال چیئر کے طور پر خدمات انجام دیتے رہے ہیں۔ اس کی بیشتر تصانیف فلف اشٹریز (پی ایچ ڈی پروگرامز) کی ذمہ داریاں انجام دے رہے ہیں۔ ان کی بیشتر تصانیف فلف اقبال اور خصوصاً اقبال کے انگریزی خطبات کے توضیحی مطالع پر شمل ہیں۔ ان کی بیشتر تصانیف فلف اقبال اور خصوصاً اقبال کی کامل ہونے کے ساتھ اخلاقی وروحانی سطح پر بھی انسانی شخصیت کے فکر وکر دار کوسنوار نے اس میں بالیدگ حامل ہونے کے ساتھ اخلاقی وروحانی سطح پر بھی انسانی شخصیت کے فکر وکر دار کوسنوار نے اس میں بالیدگ اور وقار پیدا کرنے کا وسلہ بن سکتی ہے۔ قار ئین کی دلچیں کے لیے اسے قسط وار '' حکمت قرآن' میں شاکع

### تعارف

انسان کی تخلیق کچھ یوں ہوئی ہے کہ اس کے پاس ہر عمل کی انجام دہی سے پہلے ایک فلسفے کا ہونا ضروری ہے۔ اس کا فلسفہ جس قدرزیادہ واضح اور درست ہوگا اُسی نسبت سے اُس کا عمل ثمر آور ہوگا۔ چنانچہ جب بھی کوئی ذہین شخص کوئی کا م کرنے کا فیصلہ کرتا ہے تو وہ اینے ذہین میں حسب ذیل سوالات کا ایک واضح جواب رکھتا ہے:

() دراصل وہ کیا چیز ہے جو میں اپنی سرگرمی کے نتیجے میں حاصل کرنا چاہتا ہوں؟

(ب) میں اسے کیوں حاصل کرنا چاہتا ہوں؟

(ع) کس طرح میں اِسے بہترین طریقے سے حاصل کرسکتا ہوں؟

یہ بات ایک فرد کی ایسی سیر ہی ساد ہی سرگرمیوں پر بھی صادق آتی ہے جن سے اُسے صرف اپنی ذاتی زندگی میں واسطہ پڑتا ہے جیسے کہ ٹیلی فون کرنا' اپنے لیے چینی ملانا یا خطا کھنا۔ نیزیہ بات اُس کی اُن پیچیدہ سرگرمیوں کے حوالے سے بھی درست ہے جن کے سلسلے میں وہ ایک بڑی تعداد میں دیگر لوگوں کے تعاون اور مدد کا طلب گار ہوتا ہے اور جن کا تعلق پورے ساجی طبقے کی زندگی کے ساتھ ہے۔ اِن بعد والی سرگرمیوں میں سے ایک سرگرمی معلّم ہے اور جن کا تعلق پورے ساجی طبقے کو تعلیم دینے کے شخن کام کی ذمہ داری اپنے سرلینے والے معلّم کے ذہن کا میں دوری ایسی سے ایک سرگرمی کو بہن





میں بھی حسب ذیل سوالات کا ایک واضح اور درست جواب ہوگا:

() محقیقاً وہ کیا ہے جومیں اپنی تعلیمی سرگرمی کے نتیجے میں حاصل کرنا چاہتا ہوں؟

(ب) میں اسے کیوں حاصل کرنا چاہتا ہوں؟

(ع) میں اے سطرح بہترین طریقے سے حاصل کرسکتا ہوں؟

دوسر بےلفظوں میںا یک معلم کی سرگرمی اُس وقت تک دانش مندا نہاور مثبت نتیجے کی حامل نہیں ہوسکتی جب تک وہ تعلیم کے بارے میں ایک واضح اور درست فلفے سے آغاز نہ کرے۔

تا ہم تعلیم جیسی پیچیدہ سرگرمی کا فلسفہ اتنا سیدھا سادہ نہ ہوگا جتنا کہ ٹیلی فون کرنے ٔ چائے بنانے یا خط لکھنے کا فلیفہ ہے۔ جب معلّم اُو پر والے تنین سوالات کے واضح اور درست جواب تلاش کرنے کی مخلصا نہ کوشش کرے گا تو

اُس کے سامنے مندر جہذیل نوعیت کے دیگر سوالات ہوں گے:

تعلیم کاوہ مقصد کیا ہے جولا ز ماایک معلّم کے پیشِ نظر ہوگا؟

ا گرتعلیم کا مقصدایک خاص قسم کے فر د کو وجود میں لا ناہے تو وہ قسم کیا ہے؟ ☆

وہ کیا شے ہے جوایک قتم کے فر دکود وسری قتم (کے فرد) سے مختلف بناتی ہے؟ ☆

وہ کیا شے ہے جوایک قسم کے فر د کودوسری قسم (کے فرد) کے مقابلے میں زیادہ پیندیدہ بنادی ہے؟  $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

اُچھی اور بری اِ قسام کے افراد کے مابین امتیاز کرنے کے لیے معیار کیاہے؟

وہ بہترین قتم کا فر دکیا ہوتا ہے جوایک معلّم مکنه طوریر وجود میں لاسکتا ہے؟ ☆

اِس قسم كے فردكوكيتے بہجانا جاسكتاہے؟ ☆

أس كے علم' مهارتوں' عادات' رويوں' پيند و ناپيند' خيالات و آراء' عقائد وتصورات' اغراض و مقاصد' محر کات ومعیارات ' تو قعات اورخواہشات کی خوبی کیا ہوتی ہے؟

ایک معلم اِس قسم کے فرد کو وجود میں لانے کے لیے کیا اقدام لاز ما کرے گا؟

تعلیم افرادکواُس ( حالت ) ہے مختلف بنادیتی ہے کہجس ( حالت ) میں وہ تعلیم کے بغیر ہوتے ہیں۔ تاہم کیا پیفرق خارجی سطح پرفر د کی تشکیل و تغیر کے نتیجے میں رونما ہوتا ہے یا باطنی سطح پر فطری نشو ونماا ورتر قی کے نتیجے میں واقع ہوتا ہے؟ دوسر کے لفظوں میں کیاتعلیم کی بنیا دفطری محاسن پر ہے یا بیمصنوعی لواز مات پر انحصار کرتی ہے؟ کیا یہ فطری میلا نات کی اعانت کرنے کاعمل ہے یا اُن پر غالب آنے اور خارجی دباؤ کے تحت حاصل شدہ عادات و اطوار کواُن کی جگہ دینے کاعمل ہے؟ اگر تعلیم کی بنیا دفطری محاس پر ہے اور اِس کا قصد فطری میلانات کی اعانت کرنا ہے تو اُن سے تعلیم کیسے ممکن ہوتی ہے اور معلّم اُن کی اعانت کیسے کرسکتا ہے؟ اگر تعلیم باطنی سطح پر فطری نشوونما کاعمل ہے توانسان میں وہ ذات کون سی ہے جوتعلیم کے نتیجے میں نشوونما پاتی ہے؟ اِس ذات کے تشکیلی عناصراوراوصاف و خصوصیات کیا ہیں؟ اِس کی بھر پورنشوونما کی شرا کط کیا ہیں؟ تعلیمی نشوونما کاعمل کس طرح واقع ہوتاہے؟ کیا اِس

نشوونما کا کوئی فطری رخ یا کوئی فطری حدیا منزل ہے؟ اگرا بیا ہے تو کیا اِس نشوونما کےغلط اہداف کی جانب گمراہ







ہوجانے کا کوئی خطرہ ہے؟ وہ اسباب و حالات کیا ہوتے ہیں جو ایک فرد کی تعلیمی نشودنما کوغلط راستے پرلگا دیتے ہیں؟ کیا تعلیمی نشودنما کے راہ راست سے بٹنے کے باعث کسی فرد کی درست تعلیمی نشودنما پرکوئی فرق پڑتا ہے؟ کیا اس سے اُس کے علم' مہارتوں' عادات' رویوں' پسندونا پسند و آراء' اغراض و مقاصد' تو قعات و خواہشات میں کوئی فرق آتا ہے؟ اگر ایسا ہے تو اِس فرق کی نوعیت کیا ہے اور یہ کیسے پیدا ہوتا ہے؟ ایک فرد کی درست تعلیمی نشودنما کے لیے کون سے حالات سازگار ہوتے ہیں؟ ہم ایسے حالات کیسے پیدا کر سکتے ہیں؟

قوموں کے نظام ہائے تعلیم ایک دوسرے سے مختلف کیوں ہوتے ہیں؟ کیا بیتمام نظام ہائے تعلیم تعلیم دینے کی ایک جیسی استعدادر کھتے ہیں؟ اگر نہیں تو پچھلیمی نظاموں میں دوسروں کی نسبت تعلیم دینے کی استعداد کم کیوں ہوتی ہے؟ ہم اُن کے نقائص کیسے دور کر سکتے ہیں اور اُنہیں مکمل طور پر تعلیمی بنا سکتے ہیں؟ ہم کیسے ایک مکمل طور پر تعلیم دینے کی استعدادر کھنے والے نظام تعلیم دینے کی استعدادر کھنے والے نظام تعلیم میں درسی کتاب اُستاد تعلیم کی قدر واہمیت کیا ہے؟ ایک مکمل طور پر تعلیم دینے کی استعدادر کھنے والے نظام تعلیم میں درسی کتاب اُستاد کھیلوں اسکول کے عمومی ماحول نیز اسکول سے باہر موجود حالات کا کیا کردار ہونا چاہیے؟ ایک فردکواُس کی تعلیمی نشود نما کی مختلف سطحوں پرکون سے مضامین اور مہارتیں سکھائی جانا چاہئیں اور کیوں؟

تعلیم کاروزمرہ کے تجربے سے کیاتعلق ہے؟ اگر تعلیمی نشو ونما تجربے کا نتیجہ ہے تو خود تجربے کی ماہیت کیا ہے؟

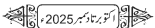
نیز تجربہ کیوں اور کیسے تعلیمی نشو ونما پر منتج ہوتا ہے؟ اِس سوال کے جواب کو ایک معلم کے اُس انتخاب پر کس طرح

اثر انداز ہونا چاہیے جو (انتخاب ایک معلم ) اپنے شاگر دوں کے لیے ساجی ماحول موادِ تدریس اور درسی طریقوں کا

کرتا ہے۔ اگر اِس بات پر یقین کرنا درست ہے کہ تعلیم کی اچھائی کا انحصار تجربے کی اُچھائی پر ہے تو تعلیمی قدر و
قیمت کے لیے تجربے کا معیار کیا ہے؟

تعلیم کا کردار سے کیاتعلق ہے؟ انسانی فطرت کے کون سے قوا نین کردار کی نشو ونما کرتے ہیں؟ کیوں ایک فردیا قوم کا کردار دوسر نے فردیا قوم کے کردار سے مختلف ہوتا ہے؟ درست کردار کی کیا نشانیاں ہیں؟ معلّم اس امر کونقینی بنانے کے لیے کیا کرسکتا ہے کہ اُس کے شاگر دنے ایک درست کردارا ختیار کرلیں؟ وغیرہ وغیرہ۔

ایک معلم جو اِن سوالات کے جواب نہیں دیتا اور اپنی تعلیم سعی شروع کرنے سے پہلے اِس اُمرکویقین نہیں بنا تا کہ اِن سوالات کے جواب نہیں دیتا اور اپنی تعلیم سعی شروع کرنے سے پہلے اِس اُمرکویقین نہیں بنا تا کہ اِن سوالات کے حوالے سے اُس کے جواب حتی الوسع درست ہوں' وہ تعلیم کے اولین اصولوں کونظر انداز کرتا ہے اور اِس طرح اپنی سعی میں بھی کامیاب ہونے کی اُمیز نہیں کرسکتا۔ ایک ساجی طبقے کی تعلیم پر مزید خرج کرتا ہے اور اِس کے اسکولوں اور کالمجوں کی تعداد میں اضافہ کرنے سے' ہر کلاس میں مضامین اور دری کتا بول کی تعداد میں اضافہ کرنے سے' ہر کلاس میں مضامین اور دری کتا بول کی تعداد میں اضافہ کرنے سے اور تعلیم میں توسیع وشہرت کو ہدف بنانے والے اِس نوع کے اقدامات سے جو اِس وقت پوری دنیا میں معلم کے حق میں سازگار معلوم ہوتے ہیں' معلم کے اُس نقصان کی تلافی نہیں ہوسکتی جس کا باعث اِن اُصولوں سے اُس کی ناوا تفیت بنتی ہے۔ ایک موڑ چلانے والا جوسفر پر روانہ ہوتا ہے' اُسے سفر پر روانہ ہوتا ہے' اُسے سفر پر روانہ ہونا ہے۔ اگر وہ ہونے سے پہلے لاز ما اپنی منزل کا اور اُس راستے کاعلم ہونا چاہیے جو اس (منزل) تک رہنمائی کرتا ہے۔ اگر وہ ا



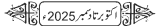




غلط راستے پرسفر کررہا ہے تواپنی رفتار دوگنا یا تین گنا بھی کرلے تو وہ اپنی منزل سے ذرا بھی قریب نہ ہوگا بلکہ یقیناً اور بھی زیادہ تیزی سے اِس سے مزید دور ہٹتا جائے گا۔

برقسمتی سے اِن میں سے پچھسوالات پراُب تک سی جی جدید تعلیمی فلنفی نے قطعاً تو جنہیں دی ہے۔ مثال کے طور پر وہ (سوالات) جن کا تعلق مختلف مما لک اور قوموں کے تعلیمی نظاموں میں بنیادی اختلافات کے اسباب سے اور ایک مثالی نظام یا ایک مکمل نظام تعلیم کے اوصاف و خصوصیات سے ہے۔ او پر والی فہرست میں پچھ اور سوالات ہیں کہ جن پر بلاشہ بہت سے تعلیمی فلسفیوں نے توجہ دی ہے مگر (جیسے کہ میں نے اِس کتاب میں وضاحت کرنے کی کوشش کی ہے ) اُن کے جوابات علمی وعقلی لحاظ سے بے جوڑ اور بے ربط ہیں۔ مثال کے طور پر وہ جوابات جن کا تعلق متا مقاصر تعلیم کا تعلق ہے جو بات بالعوم تسلیم کی جاتی ہے کہ جہاں تک مقصر تعلیم کا تعلق ہے جدید تعلیمی فلسفی مختصے کی صورت حال میں ہیں۔ چنانچہ ٹی وی جیفر پر زجد یہ تعلیم کی سب سے زیادہ خطرناک حدید تعلیم کی سب سے زیادہ خطرناک مخاصد کے مقاصد کے متعلق بے نئے۔ (پٹ مین کندن محمد یہ تعلیم کی سب سے زیادہ خطرناک کروری اِس کے مقاصد کے متعلق بے نئے۔ (پٹ مین کندن موروری) س کے مقاصد کے متعلق بے نئے۔ (پٹ مین کندن موروری)

تا ہم إس فهرست ميں أور بھی سوالات ہیں جن کے بلا استثناتمام جديد تعليمي فلسفيوں نے درست جوابات دیئے ہیں مگر اِن میں سے کسی نے بھی اپنے نظریات کی تشکیل کرتے ہوئے اِن (سوالات) کے جوابات کے ممل مضمرات کی نہ تو تفصیلات طے کی ہیں اور نہ ( اُنہیں ) مّرِنظر رکھا ہے۔ مثال کےطور پر اِس طرح کا سوال کہ آیا تعلیم انسان کو بدلنے کاعمل ہے یا اُس کی نشوونما کاعمل ہے؟ اگر چہ اِن میں سے سب اِس بات پراتفاق کرتے ہیں کہ تعلیم نشوونما کاعمل ہے' پھربھی بدشمتی ہے اِن میں ہےسب اِس سادہ ہی حقیقت کونظرا نداز کردیتے ہیں کہ کسی ذی حیات وجود میں نشوونما کے باطنی ہیجان کے بغیر کوئی بھی نشوونما چاہے حیا تیاتی ہو یا نفسیاتی 'ممکن نہیں ہے۔ اگر چہ بے شک اُنہوں نے اِس اَمرِ واقعہ پرزور دیا ہے ک<sup>تعلیم</sup> نشوونما کاعمل ہے تاہم اُنہوں نے فطری تقاضے · urge) کو کممل طور پرنظرا نداز کر دیا جو اِس نشوونما کا (اصل ) سبب ہے۔ نیتجتاً وہ اِس ہیجان کو اُپنے مطالعے کا ہدف بنانے میں نا کام ہو گئے اور یوں وہ اِس ہیجان کی خوبیوں خصوصیات اور مقاصد کو جاننے میں بھی نا کام رہے ہیں۔وہ پیرجاننے میں بھی نا کام رہے ہیں کہ فطرت میں اِس ہیجان کا اظہار کس انداز اورسمت میں ہوتا ہے! اِس کی تاریخ کیا ہے؟ ارتقامیں اِس کا کردار کیا ہے؟ کس صورت میں اِسے بالعموم لوگوں کی علمیٰ اخلاقی' روحانی اور جمالیاتی سرگرمیوں اورتصورات سے مربوط سمجھا جاتا ہے؟ نیز وہ کون سے حالات ہوتے ہیں جب اِس کے راستے میں رکا وٹ حائل ہوتی ہے یا پیغلط راہ اختیار کرسکتا ہے اور کن حالات میں اِس کے زیادہ سے زیادہ اظہار اورتشفی کو یقینی بنا یا جاسکتا ہے؟ نتیجہ بیدنکلا کہ پوری دنیا میں تعلیمی فلفے کی ترقی کاراستہ بری طرح سے روکا گیا اور اِسے غلط راہ پر ڈالا گیا<sup>،</sup> یہاں تک کہ آج تعلیمی فلسفہ تعلیم کے تعلق پو جھے جانے والے اِس انتہائی بنیا دی سوال کا جواب دینے کے بھی اہل نہیں ہے کہ تعلیم کا مقصد کیا ہے! قدرتی بات ہے کہ ایسے تعلیمی نظام جو اِس اُدھورے فلے فی تعلیم کی بنیا دوں پرتشکیل پائے وہ ہمارے نو جوان لڑ کوں اورلڑ کیوں کی شخصیتوں کومسلسل اور ہمہ جہت نشوونما فراہم کرنے







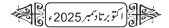
میں نا کام رہے۔ اِس طرح کی جانے والی غفلت کا ارتکاب ایک ایسا عالَم گیرمسئلہ ہے جس کے حجم میں قریباً روز بروز اضا فیہور ہاہے۔

میں نے اِس کتاب میں کوشش کی ہے کہ مذکورہ بالاتمام سوالوں کے مکنہ صدتک اطمینان بخش جواب دوں اور بھھے پتا چل گیا ہے کہ تمام مکنہ جوابات میں سے سب سے زیادہ اطمینان بخش جواب وہ بی ہے جوازرو نے دانش بھھے پتا چل گیا ہے کہ تھے تمام جدید ماہر بن تعلیم پہلے ہی سے قبول کرتے ہیں 'یعنی تعلیم ایک نشوونمائی مل ہے ۔ چنا نچہ یہی حقیقت (جوا ہے بنیا دی تعلیم سچائی کے ہونے کے حق میں بے پناہ شہادت رکھتی ہے ) اِس کتاب کا مرکزی خیال ہے اُور اِس کے تمام دیگر تصوّرات اِس ایک خیال ہی کے خمی مفاہیم یا نتائج ہیں۔ اِن خمی مفاہیم اور نتائج میں سے ایک نمایاں ترین اور اہم ترین خمی مفہوم یا نتیجہ ہے کہ اِنسان تعلیمی نشوونما کا فطری طور پر نقاضار کھتا ہے اور بیہ کہ کوئی فرونعلیمی اعتبار سے بھر پور صد تک نشوونما پا سکا ہے یا نہیں اِس اَمر کا انصار اِس کشی تھی تھے۔ یہ کہ اِنسان تعلیمی نشوونما کوشش کی حقیقت پر ہے کہ وہ اِس فطری نقاضے کا بھر پور صد تک اظہار اور اِس کی شفی کر سکا ہے یا نہیں ۔ لہذا ایک کوشش کی حقیقت پر ہے کہ وہ اِس فطری نقاضے کی صفات وخصوصیات کا بالتفصیل مطالعہ کیا جائے اور اِن (صفات وخصوصیات) کی تقاضے کی نشو نمی نمیں جس حد تک ممکن ہو سکھ انسانی شخصیت کی نشو نمی مائل نفسیاتی عمل کا جائزہ لیا جائے۔ اِس فطری نقاضا ہے جو نہ وانسان کی بنیا دی معاشی ضرور توں یا حیوانی جبلتوں کا خادم ہے اور نہیں کی مبیت کی ضرورتوں یا حیوانی جبلتوں کا خادم ہے اور نہیں کی بیا دی معاشی ضرورتوں یا حیوانی جبلتوں کا خادم ہے اور نہیوں کی جبلتوں کی بیداوار ہے بلکہ جو اِس کے برعس خود آ پنے اظہار اور تشفی کے لیے اپنی بنیادی معاشی ضرورتوں اور حیوانی جبلتوں پر پیداوار ہے بلکہ جو اِس کے برعس خود آ پنے اظہار اور تشفی کے لیے اپنی بنیادی معاشی ضرورتوں اور حیوانی جبلتوں پر کا کھی کی کیوں کی جبلتوں پر کی کا اور اُن کی کا کور کر تقاضے کے برعس خود آ پنے اظہار اور تشفی کے لیے اپنی بنیادی معاشی ضرورتوں اور حیوانی جبلتوں پر کیا کہ کا کھیا ہوں کھیا ہوں کہ کور اور کیا ہو بیا ہو ایک کیا کہ کہ کور اس کی کھیا کہ کور کیا کہ کور کور کی کور کے کا کھیا کہ کیا کہ کور کی کی کیا کہ کیا کہ کور کیا کہ کور کور کیا کہ کور کیا کہ کور کور کی کور کے کا کھیا کے کھیا کور کور کیا کھیا کہ کیا کہ کور کور کور کور کور کور کیا کے کور کی کور کیا کہ کور کیا کہ کور کور کیا کہ کور کور کی کور کور کیا کھیا کے

جدید ماہر تعلیم پہلے ہی سے اِس نتیج پر پہنچ چکا ہے کہ تعلیم کے بہترین اور درست ترین طریقہ ہائے کا رکے علم کے لیے صرف انسانی فطرت ہی قابلِ اعتبار رہنما ہے۔ چنا نچے ہر جیمز راس (Sir James Ross) لکھتا ہے:

'' یہ کہنا مبالغہ نہ ہوگا کہ تعلیمی طریقۂ کا رمیں تمام تر حالیہ ترتی 'یتن یہ بات کہ در حقیقت درست طریقۂ کار کا خاص مثالی نمونہ نچے کی فطرت کے حقائق پر بنی ہوتا ہے ، فطرت پندی (Naturalism) کے تصور کی دین ہے۔ جب تعلیم کے وسائل اور طریقے زیرِ غور ہوں تو یہی نقطۂ نظر درست معلوم ہوتا ہے کہ بچے کی فطرت معلوم کی جائے اور ابتدا مبیا کہ وہ ہے ویسے ہی اُس کے ساتھ چلا جائے۔'' فطرت معلوم کی جائے اور ابتدا مبیا کہ وہ ہے ویسے ہی اُس کے ساتھ چلا جائے۔''

ی نتیجہ واضح طور پر اِس اُمر پر دلالت کرتا ہے کہ تعلیم کمل طور پر ایک فطری عمل (natural process)
ہے۔ تاہم کسی عمل کو اُس کے اُس ہدف یا مقصد سے جدانہیں کیا جاسکتا کہ جس طرف یہ بہر صورت گامزن ہوتا
ہے۔ ایک فطری عمل ایک ہی فطری ہدف کا حامل ہوتا ہے اور وہ فطری ہدف (جس حد تک کہ یعمل کا درست فطری ہدف ہے ۔ ایک فطری عمل ایک ہی ہوگا نہ کہ متعدد گو اِس کے اجزائے ترکیبی یا عناصر کے طور پر بہت سے اہداف ہو سکتے ہیں۔ یہ نتیج ہمیں اِس ا گلے نتیج تک پہنچنے کے قابل بنادیتا ہے کہ انسانی فطرت ہی یقیناً تعلیم کے بہترین اور





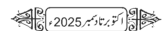


زیادہ سے زیادہ درست ہدف یا مقصد کے علم کے لیے قابلِ اعتبادر ہمر ہے اور تعلیم کے اِس ہدف یا مقصد کو پانے کے لیے ہم لاز ماہ یہے کہ از ماہ یہ ابتدا کریں گے جیسے کہ انسان ہے نہ کہ اِس طور کہ جس طور کوئی خاص فرد یا طبقہ اُسے چاہتا ہے کہ (وہ) ہو۔ یوں انسانی فطرت میں لاز ما کوئی الیی شے ہوگی گو یا شعور انسانی کی کوئی فطری استعداد جوایک فطری کم مل کے طور پر اندر سے قدرتی نشو ونما کی ایک روش کے طور پر انعلیم کے ہدف یا مقصد کا تعین کرتی ہے۔ میں نے اِس کتاب میں بیواضح کرنے کی کوشش کی ہے کہ یقینا انسانی شعور میں اِس قسم کی استعداد فی الواقع موجود ہے اور یہ کہ اعلی واکمل حسن کے حامل نصب العین سے مجب کرنا انسانی فطرت کا نقاضا ہے ایک ایسا فطری نقاضا جو بالاً خراس کی تمام خواہشات اور سرگرمیوں کو قابو میں رکھتا اور (اُن پر) حاوی ہوتا ہے۔ چوں کہ سے نقطہ نظر مکڈ وگل ( Marx ) 'فرائڈ ( Preud ) کان نفسیاتی ضروری محسوس ہوتی ہے کہ اِن نظر یوں کی بنیا دی کمزوریوں اور بے ربطیوں کو واضح کرنے سے اِس ( نقطہ نظر ) کو ضروری محسوس ہوتی ہے کہ اِن نظریوں کی بنیا دی کمزوریوں اور بے ربطیوں کو واضح کرنے سے اِس ( نقطہ نظر ) کو حربیا ہے تا اس کی جانب ثابت کیا جائے۔

وہ ماہر تعلیم جو اِس نقطۂ نظر سے اتفاق کرتا ہے کہ تعلیم اندر سے قدرتی نشوہ نما کا ممل ہے اُسے بلاشہ اِس کے نتائج سے مکمل طور پر اتفاق کرنا پڑتا ہے بشرطیکہ اِس اَمر پر یقین کرنے کی معقول دلیل ہو کہ اُن (نتائج ) کا صحیح طور پر استخراج کیا گیا ہے۔ جہاں تک اِس نقطۂ نظر کے نتائج کا تعلق ہے جن کا استخراج کیا گیا ہے واس اَمر کا ذکر کیا جا سکتا ہے کہ وہ (نتائج ) ایک خاندان یا لیے باہم مر بوط حقائق کی شکل اختیار کر لیتے ہیں جو ایک دوسرے سے اور جموی طور پر تمام دیگر (حقائق ) سے منطق تائید وتقویت حاصل کرتے ہیں۔ اِس کا مطلب یہ ہے کہ اگر ہم اِن حقائق میں سے کسی ایک وقبول کرتے ہیں تو ہمیں دیگر تمام حقائق کو بھی قبول کرنا پڑے گا اور یہ اُمر اُن کے درست ہونے کا ثبوت بن جاتا ہے کہ وہ ہم آ ہنگ ہیں اور نشوونمائی عمل کے طور پر نہ صرف تعلیم کے رائج اور مسلمہ طریقوں کی اساسی عقلی بنیا دی توضیح کرتے ہیں یعنی اُن طریقوں کی جنمیں جدید ماہر بن تعلیم نے رائج اور اطمینان بخش یا یا ہے۔

یہ کتاب کسی خاص قوم مذہب ملک یا نظریہ کی خواہشات اور ضرورتوں کو متر نظر رکھ کر نہیں کھی گئی ہے۔
(اصل) مقصد سے کہ انسانی فطرت کے قوا نمین کے تحت انسانی شخصیت کی نشوونما جس انداز میں ہوگی اور جس انداز میں ہوتی ہے اُس کا مطالعہ غیر جذباتی اور غیر جانب دارانہ انداز میں کیا جائے۔انسانی فطرت ہر کہیں ایک جیسی ہی ہے۔ چنا نچہ ایک فر دجو اِس اَمر کی خواہش رکھتا ہے کہ تعلیمی کیا ظ سے بھر پور صد تک اُور درست سمت میں نشوونما پائے 'اس کے لیے ایک ہی طرح کی تعلیمی ضروریات اور نقاضے ہوں گے اُوراُس کی ایک ہی انداز میں تعلیم ہوگی۔ اِس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ آیا وہ اَمریکہ روس یا برطانیہ سے تعلق رکھتا ہے یا کسی اُور ملک سے یا آیا وہ ایک عیسائی ہے'ایک ہندو ہے یا ایک مسلمان یا کسی اُور مذہب کا پیروکار۔

محمدرفيع الدين







## جديد ماہرينِ عليم کی اُلجھن

دراصل کسی بھی انسانی سرگرمی کی طرح ایک صحیح نظریہ تعلیم کی بنیا دانسانی فطرت کے درست نظریہ ہی پررکھی جاسکتی ہے۔ بدشمتی سے جدید دانشوروں کا'خوداُن کے اُپنے اعتراف کے مطابق ، انسانی فطرت سے متعلق علم بہت پس ماندہ ہے ۔ایک ممتاز ماہر نفسیات سکنر (Skinner) اپنی کتاب Science and Human میں رقم طراز ہے:

''سائنس میں بےربط انداز میں ارتقاپایا جاتا ہے۔ اِس نے بعد میں پیش آنے والے معاشرتی مسائل کے حوالے سے تیاری کیے بغیر بے جان فطرت پر ہمارے اختیار کو توسیع دی ہے ۔....فطرت سے متعلق علم کو بڑھاتے جانے میں کوئی حکمت نہیں ہے تاوقتیکہ اِس میں انسانی فطرت کے علم کا اُجھا خاصا حصہ شامل نہ ہو کیوں کہ اِسی صورت میں نتائج مجھ داری کے ساتھ کام میں لائے جا کمیں گے۔''

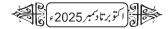
نوبل انعام یافتہ الیسز کیرل (Alexis Carrol) اپنی کتاب Man: The Unknown میں رقم طراز ہے:

''ایسے إداروں کا قیام تعمیرانسانیت کا تقاضا ہے جن میں تعلیم کے مختلف مکا تیبِ فکر کے تعصّبات کے بجائے ذہمن و بدن کی صورت پزیری قوانین قدرت کے مطابق ہوسکے۔ تج بیہ ہمارے تدن نے زندگی بسر کرنے کے حالات کچھا لیے بنادیۓ ہیں جو حیات کو ناممکن بنادیۓ ہیں۔ آج کے شہر کے باسیوں کی فکر اور پر بیثانیاں سیاسی' معاشی اور ساجی إداروں کی پیداوار ہیں۔ تاہم سب سے بڑھرکر بیخودا پنی کمزوریوں سے پیدا ہوتی ہیں۔ اس برائی کا واحد ممکن علاج اُنے نفوس کا بہت زیادہ گہراعلم ہے۔''

ایک اور ممتاز ماہرِ نفسیات میکڈوگل (McDougall) اپنی کتاب World Chaos میں رقم طراز ہیں:
''انسانی فطرت سے ہماری عدم واقفیت نے تمام ساجی علوم کی ترقی کی راہ روکی ہے اُور اب بھی (اِس راہ
میں) مزاحم ہے۔اس طرح کے علوم ہمارے زمانے کی اشد ضرورت ہیں۔اِن کی کمی کے باعث ہمارے
تدن کو زوال اُور غالباً مکمل انہدام جیسے مگین نوعیت کے خطرات ہیں۔'

'' ہم نفسیات' معاشیات' سیاسیات' اُصولِ قانون' سوشیالوجی اُور بہت سے دیگرمن گھڑت علوم کی بات کرتے ہیں تاہم سیدھی سادھی حقیقت ہیہ ہے کہ بیتمام خوش نمانا محض ہمارے علم میں واقع بڑے بڑے خلاؤں کی نشان دہی کرتے ہیں .....وہ خلاؤں کی نشان دہی کرتے ہیں .....وہ خلائوں کی نشان دہی کرتے ہیں۔..۔وہ خلام ہم انداز میں ایسے وسیح اُجاڑ خطوں کی جانب اشارہ کرتے ہیں جوا بھی دریافت ہی نہیں ہوئے ہیں۔اگر ہمارے تدن کوقائم و برقر ارر بہنا ہے تو ایسے خطوں کولاز می طور پر ضا کے میں لا ناہوگا۔''

''میرانقط نظریہ ہے کہائیے تدن کے توازن کو بحال کرنے کے لیے ہمیں انسانی فطرت اُورساجی زندگی کا







اِس سے کہیں زیادہ (ایک قاعدے کے تحت ترتیب پایا ہوا یا سائنسی )علم رکھنے کی ضرورت ہے جتنا کہ اُ بھی ہم رکھتے ہیں۔''

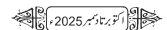
'' اِس وقت اَ پنے تمدن کی خوف ناک اور ہر لحظ بڑھتی ہوئی خطرناک صورتِ حال کے علاج کی بہی ایک سبیل ہے۔ ہمیں یقینی طور پرموثر انداز میں اَ پنے ساجی علوم کو انسانی فطرت اُور اِس کی سرگرمیوں کے حقیقی علوم کی صورت میں نشوونما دینا ہوگی۔ساجی علوم کے لیے اساس کی کھوج لگانا اُورایک طریقۂ کارمہیا کرنے کے مشکل کا م کوانجام دینے کی جتنی آج اشد ضرورت ہے اتنی پہلے بھی نہیں تھی۔''

'' تو پھرعملی صورت میں علاج کیا ہے؟ میں مختصرترین انداز میں اپنا جواب اِس رائے کو پیش کرتے ہوئے دے سکتا ہوں کہ اگر میں ایک آ مر ہوتا تو کیا کرتا ۔۔۔۔۔ میں ہر طرح سے کوشش کرتا کہ اُپنے تمام انتہائی مقتدر دانشوروں کارخ طبیعی علوم سے انسانی اُورسا جی علوم کی تحقیق کی جانب موڑ دیتا۔''

موجوده علمی دنیا کی انسانی فطرت سے متعلق جس بے خبری پر بیر مصنفین تاسف کا اظہار کرتے ہیں اُس کی واضح جھلک جدید ماہرین تعلیم کے تعلیمی نظریات میں پائی جاتی ہے۔ ہم جانے ہیں کہ سچائی ہمیشہ فی نظہ اُور دیگر متمام سچائیوں سے ہم آ ہمگہ ہوتی ہے۔ یہ چو دوسرے یک کا دفاع اور تائید کرسکتا ہے اُور ہرصدافت کی تائید و دفاع دوسری صدافتیں کرتی ہیں۔ اُسی فلسفے کو فلسفے کا نام دیا جاسکتا ہے جو ایک دوسرے کی طرف داری کرنے والی صدافتوں کا نظام یا کنبہ ہو۔ وہ تمام صدافتیں جو اِس کنبے سے باہر ہوتی ہیں اِس ( کنبے ) سے ایک رشتہ رکھتا ہے کیوں کہ دوہ اِس سے میل کھاتی ہیں۔ جب ایک نئی صدافت کا رشتہ رکھتی ہیں اُور یہ کنبہ اُن سے ایک رشتہ رکھتا ہے کیوں کہ دوہ اِس سے میل کھاتی ہیں۔ جب ایک نئی صدافت کا اعتماف ہوتا ہے تو وہاں موجود تمام صدافتیں اِسے پیچھے دھکیاتی ہوتی ہے۔ اِس کے برعکس جب کوئی جموٹ اِس میں داخل ہوتا ہے تو وہاں موجود تمام صدافتیں اِسے پیچھے دھکیاتی ہوتی ہے۔ اِس کے برعکس جب کوئی جموٹ کی سے تھے اور اِس طرح (وہ) ایپ قدم نہیں جبا پتا۔ اگر ہم کسی جھوٹ کا ۔ جو بے شک ہیشہ کسی سچائی کی آمیزش کے ساتھ کی یا جا تا ہے ۔ وفاع صدافتوں کے نظام کے ساتھ کرنے کی گوشش کریں تو صدافتیں ہارا تھم بجا لانے سے انکار کردیتی ہیں۔ نیز نظام کے گئ ایک مقامات کے ربط وہم آ ہمگی ہیں خرابی پیدا ہوتی ہے مسلم میں اُس کے ساتھ کرنے کی گوشش کریں تو صدافتیں ہارا تھم بجا وجود کے تمام مسلم مقائق سے انتہائی مناسبت رکھتا ہو۔ اگر یہ اِس شرط پر پورانہیں اُر تا تو ہم اِس کے سی جو جو کے تمام مسلم مقائق سے انتہائی مناسبت رکھتا ہو۔ اگر یہ اِس شرط پر پورانہیں اُر تا تو ہم اِس کے سی جس محمولے کہ برو میکر (Brubacher) اپنی کتاب وجود کے تمام مسلم مقائق سے بارے میں پُر اعتماد نہیں کہ اس کے ساتھ کے بیے کہ برو میکر (Brubacher) اپنی کتاب

''خاص طور پر کسی کلّی ہم آ ہنگی کی روثنی ہی میں کسی انفرادی موقف کویقینی بنایا جاسکتا ہے۔اگر کوئی موقف دیگر (مواقِف) سے نگرا تا ہے تو پھرایک انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ کہیں موجود کمزوری کے مقابل اُپنے آپ کو چوکس رکھے۔''

ز مانۂ حال میں کوئی فلسفۂ تعلیم ایسانہیں ہے جو درست فلسفہ تعلیم کے اِس بیانیہ کا مکمل طور پر جواب دیتا ہو۔







جدید ماہر بنِ تعلیم بدحواس اور ابہام کا شکار ہیں اُوراُ نہوں نے جو تعلیمی فلنفے دیے ہیں وہ خطرناک علمی رخنوں اور تناقضات سے پُر ہیں۔ اِن فلنفوں کا تنقیدی جائزہ لینے والا کوئی بھی شخص محسوس کر سکے گا کہ یہ بیان کس قدر درست ہے۔ آیئے مثال کے طور پرسر پرسی نن (Sir Percy Nunn) 'ڈاکٹر جان ڈیوی (Dr. John Dewey)' اور سرجیمز راس (Sir James Ross) کے تعلیمی فلنفوں کا جائزہ لیں '(یہوہ لوگ ہیں) جود و رِ حاضر کے بااثر اُور متاز ترین ماہرین تعلیم میں شار ہوتے ہیں۔

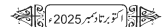
### ريسىنن كاتعليمي فلسفه (Educational Philosophy of Percy Nunn)

سر پری نن اپنی بات کا آغاز اُن ماہر بن تعلیم کے خیالات پر تنقید سے کرتے ہیں جو کہتے ہیں کہ تعلیم کا مقصد ''کردار سازی'' یا''مکمل زندگی کے لیے تیار کرنا'' یا''ایک صحت مندجسم میں صحت مند د ماغ پیدا کرنا'' ہے۔وہ بجاطور پرنشان دہی کرتا ہے کہ گوتعلیم کے مقصد کے حوالے سے اِن بیانات میں سے ہر بیان اپنی جگہ پر درست ہے تا ہم بہم ہے اور بہت ہی توضیحات کے لائق ہے۔وہ لکھتا ہے:

''یہ سب باتیں اُس وقت تک ہی تیلی بخش معلوم ہوتی ہیں جب تک اِس معاملے کی مزید چھان بین نہ کریں۔ ہم پوچھے ہیں کہ بیر اُتعلیم ) کس قسم کی کردار سازی کی خواہش مند ہے' مکمل زندگی (کے تصور) میں کون می سرگرمیاں شامل ہیں اور ایک صحت مند د ماغ کی کیا علامتیں ہیں۔ پھر ہمیں پتا چلتا ہے کہ تعلیم کا ایک آفاقی مقصد بیان کرنے کے حوالے سے اِن کوشٹوں کی کا میابی بڑی حد تک فریب آمیز ہے۔ خاص طور پر اِس حقیقت کے باعث کہ ہر شخص اُن کی توضیح جس طرح چاہتا ہے' وسیع حدود میں رکھ کر کرتا ہے۔ کہ جو تصور شاکت کہ در اور کا ہے' کا کے لیے مصحکہ خیز یا صاف گوئی سے کام لیس تو تو ہیں آمیز ہونے میں بدل جا تا ہے۔ جے کا ایک مکمل زندگی سمجھتا ہے' کا کے لیے دوحانی موت ہوگی۔ صحت مندجہم میں صحت مند د ماغ 'جس وقت کہ کا (اِس نصب العین کا) احترام کرتا ہے F (اِس سے ) ایسے ہی نفرت کرتا ہے۔ "

اس کے بعد مصنف کوشش کرتا ہے کہ اُپنے آپ کو مقصر تعلیم کی الی تعریفوں سے بالاتر رکھتے ہوئے ہمیں یہ بتائے کہ تعلیم منصوبہ کا مقصد یہ ہونا چاہیے کہ جو اِس مقصد سے جڑے ہوئے ہوں اُور قابل ہوں تعلیم اُنہیں انفرادی امتیاز کے بلندترین مقام تک پہنچائے ۔ مگریہ بیان گو اِس میں شک نہیں کہ اپنی جگہ اتنا ہی درست ہے جتنا کہ اُن میں کہ مذکورہ بالا بیانات میں سے کوئی بھی بیان 'تا ہم مہم اور گونا گول توضیحات کے اہل بھی اتنا ہی ہے جتنا کہ اُن میں سے کوئی بیان ہوسکتا ہے ۔ اِس کی وجہ یہ ہے کہ مصنف ہمیں منہیں بتا تا کہ:

- (۱) انفرادی امتیاز کے کیامعنی ہیں؟ اِس کو اِس کی ضد سے کیسے الگ کیا جاسکتا ہے؟
  - (۲) انفرادی امتیاز کی وہ بلندترین سطح کیا ہےجس کا کہ ایک شخص اہل ہوسکتا ہے؟
- (۳) کس طرح کوئی جان سکتا ہے کہ کوئی انفرادی امتیاز کی اُس سطح کی تحصیل کی جانب جانے والی راہ پر ہے یا نہیں؟ مصنف نے دوسروں کی مقصر تعلیم کی تعریف پر جو تقید کی ہے اُس (تنقید) کا اتنابی اطلاق خود اُس کی اپنی







تعریف پر ہوتا ہے۔کیا بید حقیقت نہیں ہے کہ لوگوں کے انفراد کی امتیاز کے بارے میں خیالات جتنے ایک دوسرے سے مختلف ہیں اُسنے ہی اُن کے خیالات کر دارسازی ' مکمل زندگی یاصحت مندجسم میں صحت مند د ماغ کے حوالے سے ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔وہ مقصر تعلیم پر مزید بحث کرتے ہوئے رقم طراز ہے:

''برتعلیمی منصوبہ لازماً ہرقدم پر حیات سے مر بوط ہوتا ہے۔ چنانچہ کوئی بھی تعلیمی مقاصد جواتے ٹھوں ہوں کہ واضح راہنمائی فراہم کر سکیں' حیات کے نصب العینوں کے ساتھ ہم رشتہ ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر اگر یونانی تصور حیات اور پیورٹین اصلاح پندوں (Puritan Reformers) کے نصور حیات کے مابین موافقت پیدا نہ ہو سکے تو اُن سے جنم لینے والے تصوراتِ تعلیم کے مابین ہم آ ہنگی تلاش کرنا میں دستانہ ہو سکے تو اُن سے جنم لینے والے تصوراتِ تعلیم کے مابین ہم آ ہنگی تلاش کرنا

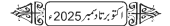
اِس کا مطلب میہوا کہ سر پرسی نن اُ چھی طرح سمجھتا ہے کہ:

- (() مقصد تعلیم کو بجائے خودزندگی کا نصب العین بنیایٹ تاہے۔
- (ب) جب تک ہمارامقصر تعلیم اُچھا خاصا ٹھوں نہ ہواُ س وقت تک یہ ہمیں کوئی متعین راہنمائی مہیا کرنے کے قابل نہیں ہوسکتا۔
  - (ج) زندگی کے (مختلف)نصب العینوں کی بنا پر مقاصداً ورتصوراتِ تعلیم (بھی) مختلف ہو سکتے ہیں۔
- (9) ہرتصورِ تعلیم زندگی کے کسی نصب العین کی پیداوار ہوتا ہے اور زندگی کے ہرنصب العین کا اپنا تصورِ تعلیم ہوتا ہے۔
- (°) ہمارا مقصد یا تصورِ تعلیم اُس وقت تک درست نہیں ہو گا جب تک زندگی میں ہمارا نصب العین درست نہیں ہے۔

چنانچےکوئی میتو قع کرسکتا ہے کہ وہ (مصنف) زندگی کا ایک ایساٹھوں نصب العین تجویز کرے جو معلّم کو واضح را جنمائی فراہم کرنے والا ہواوراً سست کی نشان وہی کرنے والا ہو کہ جسست ہی میں صرف بلندترین انفرادی امتیاز کی نشوونما ہوسکے مگر بدشمتی سے الیی صورت حال نہیں ہے۔مصنف کا اِس اَمر پریقین ہے کہ تعلیم کو انفرادی امتیاز کی نشوونما کو مقصد بنانا چاہیے مگر اِس کا حیات کے کسی مخصوص یا متعین نصب العین سے کوئی سروکا رنہیں ہونا چاہیے اُور فردکو آزاد جھوڑ دینا چاہیے کہ وہ زندگی کے جس کسی نصب العین کو بہتر سمجھتا ہے اختیار کرے۔ چنانچہ وہ کہتا ہے:

'' تعلیم کااییا کوئی مقصد آفاقی مقصد نہیں ہوسکتا اگر دہ زندگی کے کسی مخصوص نصب العین کے دعوے پرمشمل ہوکیوں کہ ( دنیامیں ) جتنے افراد ہیں اُسے ہی نصب العین ہیں۔''

یہاں سر پری نن خودائیے آپ کورد کررہے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ کیا اُس نے اوپر زندگی کے دومختلف نصب العینوں — یونانی اور پیورٹین — کی طرف یہ کہتے ہوئے اشارہ نہیں کیا تھا کہ اِن میں سے ہرایک لوگوں کی ایک بڑی تعداد کے لیے مشترک ہے؟ یہ بچ ہے کہ افراد کے گروہ میں سے ہرکوئی کیساں نصب العین مثلاً کمیونزم'







جمہوریت عیسائیت خدا 'انگریزی قومیت وغیرہ سے محبت کرتے ہوئے اپنی مخصوص تحدیدات اُ ورصلاحیتوں کے تحت اُ پنے انداز میں گروہ کے مشتر کہ نصب العین کے لیے جِدّو بجہد کرے گا'تا ہم اِس سے بہ کہنا تونہیں بنتا کہ اُن میں سے ہرکوئی ایک ہی موضوع مثلاً انگلینڈ میں سے ہرکوئی ایک ہی موضوع مثلاً انگلینڈ کی محبت پرنظم لکھ لے۔ اِس میں کوئی شک نہیں کہ اِن نظمول میں سے ہرنظم دوسری نظم سے مختلف ہوگی تا ہم اِس کا مطلب پنہیں کہ ہرنظم کا موضوع بھی دوسری نظم کے موضوع سے مختلف ہوگا۔

وسری بات بہہ کہ کوئی بھی شخص مصنف سے بہ پوچھ سکتا ہے کہ کیا انفرادی امتیاز کیساں طور پر ایک ایسے شخص میں جو زندگی کے بیور ٹین شخص میں جو زندگی کے بیور ٹین شخص میں جو زندگی کے بیور ٹین نصب العین کا بیروکار ہے اور ایک دوسر مے شخص میں جو زندگی کے بیور ٹین نصب العین کی تعلیم نصب العین پریقین رکھتا ہے بھر پور حد تک نشوونما پاسکتا ہے! اگر یہ بوسکتا ہے تو یہ کیسے (ممکن) ہے کہ اُن کی تعلیم کے باوجود فرض اُورا خلاق سے متعلق اُن کے تصورات ایک دوسر سے سے میسر مختلف رہتے ہیں؟ اگر بینہیں ہوسکتا تو کون سے عوامل اِن کی نشوونما میں دوسر سے کی نسبت ایک کے معاملے میں زیادہ دخل اندازی کرتے ہیں اُور وہ کون سانصب العین ہے جوانتہائی حد تک انفرادی امتیاز کی نشوونما کویقینی بنا سکتا ہے؟ سر پرسی نن رقم طراز ہے:

در حقیقت بہے کہ آزادی اگرتمام اعلیٰ آچھا ئیوں کا سرچشم نہیں تو شرط (ضرور) ہے۔ اِس سے ہٹ کرفرض

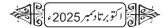
مگروہ ہمیں بنہیں بتا تا کہ آزادی کی کیا شرا کط ہیں جن کی وہ تائید کرتا ہے۔ کیا آزادی ہیہ ہے کہ کسی مقصد کے لیے
استعال ہویا ہیا ہی بے مہار آزادی ہے کہ جولا قانونیت کی حد تک چلے جانے والی ہو؟ اگر ہیہ بے مہار آزادی نہیں
ہےا ور زندگی کے عطا کردہ دائر عمل میں کام کرنا پڑتا ہے تو وہ دائر ہمل کیا ہے؟ کیاا سے تخلیق کرنے اور قائم رکھنے
والے کسی نصب لعین کے بغیر زندگی کا کوئی متعین دائر ہمل ہوسکتا ہے؟ سرپرسی بن ایک اشارہ دیتا ہے کہ آزادی
بے مہار نہیں ہوسکتی اور یہ کہ کسی فرد کو اپنا فرض اُ داکر نے کے لیے ایثارِ نفس کرنے کا اہل ہونے کے لیے اور حاکم کی
اطاعت کے لیے لازمی طور پر آزاد ہونا ضروری ہے۔ باایں ہمہ کیا ہم زندگی کا کوئی نصب العین رکھے بغیر فرض کا
کوئی نصور رکھ سکتے ہیں 'کیا ہم اُپ نے آپ کو کسی ایثارِ نفس کے لیے تیار کر سکتے ہیں اور کیا ہم کسی حاکم کی اطاعت

كوئىمعنىٰ نېيىن ركھتا'ا يارنفس كى كوئى قدرو قيمت نېيى' حاكميت كا كوئى جوازنېيىں ـ''

وہ زندگی کے کسی خاص نصب العین پراصرار کرنے کے خلاف ہے۔ گویا وہ تعلیمی لائح عمل کو اِس کے مطابق بنانے کے خلاف ہے کیوں کہ اُس کا اعتقاد ہے کہ یہ بات فر دکی آزادی میں دخل اندازی کرنے اور یوں اُس کے شخصی امتیاز کی نشوونما میں دخل اندازی کرنے کے مترادف ہے۔ چنانچیوہ ورقم طراز ہے:

''ہم اَوّل تا آخر اِس موقف پر کھڑے رہیں گے کہ دنیا میں اگر کوئی اُچھائی راہ پاتی ہے تو وہ صرف اور صرف انفرادی سطح پر مرد وخوا تین کی آزاد سرگرمیوں کے ذریعے ہی آتی ہے' اوریہ کہ تعلیمی عمل کو لازمی طور پر اِس سچائی کے مطابق تشکیل دیا جانا چاہیے۔''

باایں ہمہ کوئی شخص یہ یو چھ سکتا ہے کہ کیا میمکن ہے کہ تعلیمی نظام کو ہرنصب العین کے بیان سے آزاد رکھا

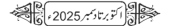






جائے۔ اِس سوال کا واضح جواب یہ ہے کہ بیمکن نہیں ہے ۔متعلّم کو ہمیشہ کسی نہ کسی نصب العین کی براہِ راست یا بالواسط تعلیم دی جار ہی ہوتی ہے ۔معلّم کی طرف ہے اُسے تعلیمی نظام کی بنیا د کےطور پرقصد اُمنتخب کر دہ کسی مخصوص نصب العین کی غیرموجود گی میں بھی اُسے اِس اَمر کا یقین ہوسکتا ہے کہاُس کے شاگر د کی انفرادیت کی نشوونما تمام نصب العینوں کے اُٹڑ ہے آ زادنہیں رہی ہے۔ اِس کی وجہ بیہ ہے کہاسکول کی فضامیں ایک خاص نصب العین کا اثر شدّت سے مایا ہوا ہوتا ہے کہ وہ نصب العین قوم اُ ورریاست کا نصب العین ہے۔مثال کےطوریر ہوسکتا ہے کہ ہیہ برطانوی قومیت (British Nationalism)' فرانسیسی قومیت (French Nationalism)' امریکیت (Americanism)' قومی اشتراکیت (National Socialism)' فسطائیت (Fascism) یااشتمالیت (Communism) ہو۔ قومی نصب العین کا اَثر اسکول کی فضا میں سرایت کر جا تا ہے کیوں کہ بیہاُن لوگوں کا نصب العین ہے جووسیع تناظر کی حامل تعلیمی یالیسی مرتب کرتے ہیں ۔وہ لوگ جو اِس کی تفصیلات تیار کرتے ہیں'وہ لوگ جوحقیقت میں تعلیمی لائحۂ <sup>عم</sup>ل تجویز کرتے ہیں' وہ لوگ جو اِسے عملی جامہ یہنا تے ہیں' وہ لوگ جوتعلیمی اداروں کانظم ونتق چلاتے اورنظم وضبط قائم کرتے ہیں' وہ لوگ جو دری کتابیں لکھتے ہیں اَور وہ لوگ جواُنہیں پڑھاتے ہیں۔ یوں اِس (سارے عمل) کا زندگی اُور اِس کی اقدار کے حوالے سے متعلّم کے گلّی رویتے پڑ' گو تدریجی اُور نامحسوس انداز میں' تاہم یقینی اور گہرا اُنڑ ہوتا ہے۔ بیمتعلّم پرایک خوب صورت اُور دریردہ جبریا قہر کی صورت میں اً پنے آپ کومسلّط کیے رکھتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ متعلّمین جوکسی ایسے تعلیمی لائحۃ ممل کواپنا لیتے ہیں جوایک مخصوص قو می نصب العین کی پیداوار ہوتا ہے' وہ! پنی اِس تعلیم کے نتیج میں اُپنے دل میں دیگرتمام نصب العینوں کی محبت کو نکالتے ہوئے اِس (مخصوص قومی) نصب العین کی ایک زبردست محبت پیدا کر لیتے ہیں۔ میسراسر قدرتی بات ہے۔سریرسی نن خودسلیم کرتاہے:

'' برخص (اس امرکا) میلان رکھتا ہے کہ دوسروں کی تحریک سے اپنی زندگی کا نصب العین حاصل کرے۔''
اس سے بیز تیجہ نکلتا ہے کہ جب تک ایک معلم کسی ایسے تعلیمی نظام کو استعال میں نہیں لا پا تا جوایسے افراد کے
ہاتھوں میں چلتا اوران کا تخلیق کر دہ ہو جو زندگی کا کوئی نصب العین نہیں رکھتے' اُس وقت تک وہ دعویٰ نہیں کرسکتا کہ
اُس کا تعلیمی لا تحریم کسی مخصوص نصب العین کے نمایاں اثر سے آزاد ہے یا یہ کہ اُس نے اُسپے متعلمین کو آزاد ک
دے رکھی ہے کہ وہ جس نصب العین کو پہند کرتے ہیں منتخب کرلیں۔ مگروہ اِس نوع کا تعلیمی نظام کہاں حاصل کرسکتا
ہے؟ جہاں کہیں کوئی قوم بستی ہے یا ریاست کی صورت میں منظم افراد کا ایک معاشرہ ہوتا ہے' اُسے اُس صورت
میں منظم کرنے کے لیے کوئی نہ کوئی زندگی کا نصب العین لازماً ہوگا اورائس کا تعلیمی نظام بھینی طور پر اُس نصب العین
کی پیدا وار ہوگا۔ نیز اِس نصب العین پر حق جنانے کے لیے ضروری ہے کہ یہ (تعلیمی لائحہ عمل) اُن لوگوں کو دیا
جائے جو اِس (نصب العین سے بھینی طور پر محبت کرنے لگ جائیں تو بلا شبہ معلم کا یہ فرض بن جا تا ہے کہ وہ اِس بات کا
زندگی کے سی نصب العین سے بھینی طور پر محبت کرنے لگ جائیں تو بلا شبہ معلم کا یہ فرض بن جا تا ہے کہ وہ اِس بات کا







خیال رکھے کہ نصب العین کمل طور پراُ چھا ہواُ وراس کی شمولیت شعوری اُ ورسائنسی طور پرمنصو بہ بندی سے ہوئی ہو۔ اگر' جیسے کہ سر پرسی نن یقین رکھتا ہے' بیا یک حقیقت ہے کہ:

'' ہر شخص (اِس اَمرکا) میلان رکھتا ہے کہ دوسروں کی تحریک سے اپنی زندگی کانصب اُعین حاصل کرے'' 'س سے معلّم پر ذخہ نہوں سے سے سے کہ دوسروں کی تحریک سے ایک انداز کی کانصب اُعین حاصل کرے''

تو کیا بیدد کیھنامعلم کا فرض نہیں ہے کہ وہ دوسرے کون ہیں اوراُن کا نصب العین کیا ہے؟

پروفیسرنن کا بیان که کسی مخصوص نصب العین کو بیا جازت نہیں ہونی چاہیے که اَپ آپ کوتعلیمی لائحهُ عمل کا زبردتی حصه بنائے' اِس اَمر پر دلالت کرتا ہے کہ تمام نصب العین شخصیت کی ترقی اور انفرادی امتیاز کی بلند ترین سطحوں تک نشوونما میں یکسال طور پر معاون ہیں۔ اِس نقطہ نظر کی حمایت نہیں کی جاسکتی اُور خوش قسمتی سے پروفیسر من اِس کی کمزوری اُچھی طرح سمجھتا ہے۔ چنانچہ وہ لکھتا ہے:

''ایسے محسوں ہوسکتا ہے کہ او پر بے ڈھنگا نداز میں بیان ہونے والا بھار انظر بیزندگی کے اُچھے اور بر بے نصب العینوں میں (اُور) حوصلہ افزائی کے لائق انفرادیت کی صورتوں اور دبا دیے جانے کے لائق انفرادیت کی صورتوں کے مابین امتیاز کی اجازت نہیں دیتا۔''

چنانچەدەايك سوال بيش كرتاہے:

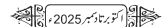
'' بیہ پوچھا جا سکتا ہے کہ کمیااسکول کے معلّم کا کام یہ ہے کہ کسی بھی کردارسازی کے ممل کو اُس کی اخلاقی قدروقیت ہےقطع نظر'غیر جانب دارانہ ہمدر دی کے ساتھ پروان چڑھائے؟''

پھروہ خود اِس سوال کا جواب دینا شروع کرتاہے:

''ا خلاقی میدانِ عمل میں والدین اُوراسا تذہ کا سب سے اہم فرض بید یکھنا ہے کہ وہ چھوٹی ہی دنیا جس میں کچینشوونما پاتا ہے' اُن عناصر سے حتی المقدور بھری ہو کہ جن سے انفرادیت کے بہتر نمونوں کی تشکیل ہوتی ہے اُوردیگر عناصر (اُس سے ) نکال دیئے گئے ہوں۔''

اگر والدین اور اساتذہ شخصیت کی آجھی اور بُری اقسام سے متعلق اور اِس اَمر سے متعلق اَ پنے فیصلے کو کہ بنج کی زندگی میں کون سے عناصر لاز ما شامل اُور کون سے خارج ہونے چاہیے' بنج پر جرا اُ مسلط کریں گے تو انفرادیت کی آزاد نشوونما سے متعلق سر پرسی نن کے عظیم اُصول کا کیا ہے گا؟ کیا تعلیم کے معاملے میں زندگی کے ایک مخصوص نصب العین کا ممل دخل نہیں ہے؟ اُور پھر سر پرسی نن ہمیں بینہیں بتا تا کہ انفرادیت کے بہتر نمونوں سے وہ کیا مراد لیتا ہے؟ بنج کی چھوٹی سی دنیا کے وہ کون سے عناصر ہیں جو حقیقتاً اُن (نمونوں) کی تشکیل کرتے ہیں؟ دیگر عناصر کون سے ہیں جو اِس چھوٹی سی دنیا سے خارج ہونے چاہئیں اُور یہ کہ اُنہیں کیسے خارج کیا جاسکتا ہے؟ کیا اُس کے کہنے کا مطلب سے ہے کہ والدین اُور اُساتذہ اِس اُمرکا فیصلہ کرنے کے لیے کا فی ہیں کہ انفرادیت کے بہتر مُمونے کون سے ہیں؟ کیاوہ اُمیدکرتا ہے کہ تمام والدین اُور اُساتذہ کی رائے ایک ہی ہوگی؟

کوئی بھی شخص سر پرسی نن کے بل ازیں حوالہ دیئے جانے والے اِس زور داربیان کہ'' وہ شروع ہے آخر تک اِس دعوے پر قائم رہے گا کہ انسانی دنیا میں کوئی اُچھائی انفرادی سطح پر مَر دوں اورخوا تین کی آزاد سرگرمیوں کے







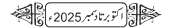
وسلے کے سواراہ نہیں پاتی''کے حق میں میہ کہتے ہوئے دلیل دے سکتا ہے کہ چوں کہ مردوخوا تین فطری لحاظ سے اُچھے ہوئے بیں اس لیے وہ یقینا'اگر اُنہیں اُن کے حال پر چھوڑ دیا جائے'اُ چھائی تلاش کریں گے اور لاز مااِسے پالیس گے اس لیے سی مداخلت کی ضرورت نہیں۔ تاہم پر وفیسر نن خود اِس دلیل کی تر دید کرنے کی کوشش کر تاہے اور اِس بات کو کممل طور پر فراموش کر دیتا ہے کہ اس طرح وہ خود اپنے اُس نقطۂ نظر کے تضاد پر زور دے رہا ہے جس پر اُس نے مسلسل قائم رہنے کا عہد کیا ہے۔ چنا نچہ وہ رقم طراز ہے:

''اُس وقت کہ جب بچپن کی فطری تحریکیں ممکن ہے کہ خیر کی جانب حیاتیاتی میلان رکھتی ہوں' اُن سے یہ تو قع کرنا غیر مناسب ہے کہ وہ بغیر کسی اعانت کے زندگی کے اُن مسائل کوحل کردیں گی جفول نے بہترین سوچ رکھنے والے د ماغوں اور انتہائی بلند در جہ خدا دا دصلاحیتوں کی حامل انسانی نسلوں کوچکرا کرر کھ دیا ہے۔ چنانچہ وہ ہتیاں جن کی فطرت کی شدید میر ورت تخلیقی وسعت ہوتی ہے' لاز ما بحیثیت مجموعی خیر ہی کی تلاش کریں گی اُدر وہ اِسے پائے بغیر مطمئن نہیں ہوسکتیں۔ تاہم انسانی شعور کی درد ناک تاریخ اُدر انسان کی انسان کے ہاتھوں بننے والی گت کی افسوس ناک کہانی سے ظاہر ہوتا ہے کہ بیہ تلاش کس قدر مشکوک رہی ہے ادر کس قدر مشکوک رہی ہے درکس قدر مار ہار ہاایس کا افران ہار ہوا ہے۔'

مگر مصنف کو یقین ہے کہ فرد کوا خلاقی تعلیم کے معاطے میں بیرونی معاونت کی ضرورت ہے اور بیکہ معظم یقیناً وہ مدد فراہم کرے گا۔ تو کیا اِس کا مطلب بینہیں کہ انفرادی سطح پر مرد وخوا تین کی آزاد سرگر میوں میں مداخلت بنیادی طور پر تعلیم کے لیے ضروری ہے؟ اِس کی وجہ یہ ہے کہ اخلاقیات کے بغیر تعلیم کا کیا فائدہ ہے! تو پھر کیا مصنف کو اُپنے ابتدائی نقطہ نظر میں تبدیلی نہیں کرنا چا ہیے اور بینہیں کہنا چا ہے کہ '' انسانی دنیا میں کوئی اُچھائی معلم کی بیرونی معاونت کے وسلے کے بغیر داخل نہیں ہوتی ؟'' علاوہ ازیں فردکو لاز ما معلوم ہونا چا ہے کہ وہ بیرونی معاونت کس رخ پردی جائے گی۔ مختلف افراد کے لیے فرض کا منہوم مختلف ہے۔ اخلاقیات ایک اضافی اصطلاح معاونت کس رخ پردی جائے گی۔ مختلف افراد کے لیے فرض کا منہوم مختلف ہوتا ہے۔ ہمیں کی بیغرض پوری کرتی ہے۔ اِس کا مختلف نصب العینوں اور نظریات رکھنے والے اشخاص کے لیے منہوم مختلف ہوتا ہے۔ ہمیں نیچ کو کس نوع کی اضلاقی تعلیم دینا چا ہیے؟ ہم اُستاد کے نظریہ اُور اُن اُن اُن اُن اُن اُن اُن کے خصوص اُخلاقی تعلیم میں ایک مخصوص اُخلاقی تعلیم میں ایک مخصوص اُخلاقی تعلیم میں ایک مخصوص نصب العین کے دعوے پر ہوگا۔ وہ دو بارہ رقم طراز ہے:

''اگرایک الی دنیا کا خواب دیکھنا جائز ہے جس میں سب کی بھلائی موجودہ صورتِ حال کی نسبت تقریباً ہر ایک کی بھلائی سے کہیں زیادہ ہوتو اِس خواب کو حقیقت بنانے میں جو پچھ بھی معاون ہوسکتا ہو' کرنا جائز ہے۔ انفرادیت صرف ایک ایسے خاص ماحول میں ترقی کرتی ہے جہاں اِس کی مشتر کہ مفادات اُور مشتر کہ سرگرمیوں سے پرورش ہوسکتی ہو۔''

اِس کا مطلب بیہ ہوا کہسر پرسی نن کے مطابق ندصرف اسا تذہ اُور والدین بلکہ معاشرے کو بھی یا زیادہ صحیح







طور پر (بیان کیا جائے تو) ریاست کوحق حاصل ہے کہ فر دکی آزادی پر قدغن لگائے۔ اِس آزادی پر قدغن لگانے کا مقصد کیا ہے؟ (مقصد بیہ ہے کہ) زندگی کے ایک مخصوص نصب العین کوجس کی والدین اُسا تذہ اُور معاشرہ بحیثیتِ مجموعی میساں طور پر بیروی کرتے ہیں 'اِس قابل بنایا دیا جائے کہ اپنا حق جتلا سکے۔ سرپری نن انسائیکلوپیڈیا برٹانیکا میں تعلیم (کے موضوع) پر چھپنے والے اُپنے ایک مضمون میں اِس نقطہ نظر کومزید واضح کرتے ہیں۔ دراصل اس مضمون میں وہ یہاں تک کہہ جاتا ہے کہ تعلیم کا ساراعمل اپنی نئی پود کے ذہن وقلب پر ایک معاشرے کے نصب العینوں کوشش کردینے کے کمل کے سوا کچھ نہیں۔ چنانچہ وہ لکھتا ہے:

'' لفظ تعلیم کی بہت ی تعریفیں کی گئی ہیں مگر اُن سب کی تہ میں یہی تصور ہے کہ یہ انسانی معاشرے کے ذی شعورار کان کی طرف سے نئینسل کی اُپنے حیاتی نصب العینوں کے مطابق نشوونما کرنے کی کوشش کی طرف اشارہ کرتی ہے۔'' طرف اشارہ کرتی ہے۔''

'' پیاسکول کا کام ہے کہ متعلّم (کے ذہن وقلب) پر اُن روحانی قوتوں کے اثر ات مرتب کر ہے جوقو می مزاج کے مخصوص رجحان کے مطابق ہیں اور ساجی زندگی کی بقااور نشوونما میں اپنا حصہ ڈالنے کے لیے اُس کی تربیت کرتے ہیں۔''

''تعلیم اَچھی یا بُری ہوسکتی ہے تاہم ....اس کی اَچھائی یا برائی معلّم کی اَچھائی' دانائی اَور ذہانت کے تناسب سے ہوگی۔''

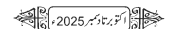
اگرہم اِس اقتباس کی وضاحت دوابتدائی اقتباسات میں شامل اُس کے خیالات کی روشیٰ میں کرتے ہیں تو اس کا مطلب ہے کہ ایک قوم کی تعلیم (اِسی صورت) اُچھی ہوگی اگر اُس کا نصب العین یا قومی مزاج اُچھا ہوگا' اور اگر معاملہ اِس کے برعکس ہے تو بیہ بری ہوگی ۔ نیز یہ کہ بہترین قسم کی تعلیم صرف ایک ایسے معاشرے میں ممکن ہے جس کی بناسب نصب العینوں میں ہے بہترین نصب العین پر ہے۔

یہ بات سمجھ سے باہر ہے کہ مصنف کے اِس قتم کے نیالات کو اُس زبر دست مخالفت کے ساتھ کیسے مربوط کیا جاسکتا ہے جودہ اِس بات پر کرتا ہے کہ تعلیم میں کوئی مخصوص نصب العین حیات ہونا چاہیے۔

چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ مقصد تعلیم کے حوالے سے پروفیسرن کا بیان انتہائی مبہم اُورغیرواضح ہے۔ (حاری ہے)

#### 

ا پنے ذاتی اوقات میں سے کم از کم نصف گھنٹہ نکال کر ''بیان القرآن'' کے ترجمہ وترجمانی کا ضرور مطالعہ کریں' آپ یقیناً مستفید ہوں گے۔(ان شاءاللہ!)







## مِلاك التأويل (٣)

تاليف: ابوجعفراحمد بن ابراہيم بن الزبيرالغرناطي تلخيص وترجماني: ڈاکٹرصهيب بن عبدالغفار حسن

## سُورةُ النُّوُر

(۲۲۹)آنت ۱۰

﴿ وَلَوْ لَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْتُهُ وَآنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ حَكِيْمٌ ۞ ﴾

''اورا گرانڈرتعالیٰ کافضل اوراس کی رحمت نہ ہوتی اور یہ کہ اللہ تعالیٰ تو بہ قبول کرنے والا اور حکمت والا ہے۔'' اوراس کے بعد آیت ۲۰ میں ارشا دفر مایا:

﴿ وَلَوْلَا فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَآنَّ اللَّهَ رَءُوفٌ رَّحِيْمٌ ﴿ ﴾

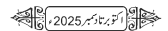
''اورا گراللّٰد تعالیٰ کافضل اوراس کی رحمت نه ہوتی اور بیر کہ اللّٰد تعالیٰ بڑی شفقت والا اورمہر بان ہے۔''

سوال میہ ہے کہ دونوں آیتوں کامضمون ایک جیسا ہے لیکن دونوں آیتوں کا اختتام مختلف ہے۔ بایں طور کہ دونوں میں اللہ تعالیٰ کی الگ الگ صفات بیان کی گئی ہیں۔

اس کا جواب میہ ہے کہ پہلی آیت لِعان کے بارے میں ہے کینی اگر کوئی شخص اپنی بیوی پر زنا کاری کی تہمت لگائے کیکن اس کے پاس کوئی گواہ نہ ہوتو اُسے قاضی کے سامنے چارد فعہ شم اٹھانا ہوگی کہ وہ پچ کہہ رہا ہے اور پانچویں دفعہ بیالفاظ کہے گا کہ اگر وہ جھوٹا ہے تو اس پر اللہ کی لعنت ہو۔ اس کے بعد اس کی بیوی سے بھی یہی مطالبہ کیا جائے گا کہ وہ ایسے ہی چارت میں کھائے کہ آ دمی جھوٹا ہے اور پانچویں مرتبہ بیالفاظ کہے کہ اگر وہ سچا ہے تو اس (عورت) پر اللہ کا غضب نازل ہو۔ اگر وہ بیشم اٹھالیتی ہے تو پھر دونوں پر کوئی حدنا فذنہیں ہوگی۔

لِعان کے اس قاعدے کے ذریعے ایسے مسلمانوں پر پردہ ڈالا گیا ہے جو اس قسم کی مصیبت میں مبتلا ہوجائیں۔ان کے جرم کی تشہیر نہیں کی جاتی'اور بیالیا تھم ہے کہ جس کی حکمت کا ادراک بہت کم لوگ کر سکتے ہیں۔ لہٰذا بیمناسب تھا کہ آیت کا ختنا م اللہ سجانہ وتعالیٰ کی صفات تو اب اور حکیم پر ہو (یعنی ایک طرف تو ہہ کی تلقین کی گئی اور دوسری طرف اس قاعدے کی حکمت کی جانب اشارہ ہوگیا)۔

اب رہی دوسری آیت تواس سے بل ارشاد فر مایا تھا:







﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يُحِبُّونَ آنَ تَشِيْعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِيْنَ امَنُوا لَهُمْ عَنَابٌ اَلِيُمِّ فِي اللَّانْيَا وَالْاخِرَةِ \* ﴾ (آيت ١٩)

''جولوگ یہ پیند کرتے ہیں کہ ایمان والوں میں بے حیائی تھیلے' ان کے لیے دنیا اور آخرت میں در دنا ک عذاب ہے۔''

اس آیت میں عَذَا ہِ آلِیْ مِی جو وعید بنائی گئی ہے وہ دل دہلانے کے لیے کافی ہے کیکن اہل ایمان کے لیے امید کی ایک کرن باقی رکھی گئی ہے نیخی اللہ تعالیٰ روف اور حیم ہے۔ اُس نے تو بہ کا دروازہ کھول رکھا ہے اور جوصد ق دل سے تو بہ کرتا ہے تو یقینا اللہ تعالیٰ کی رحمت اور شفقت ضرور جوش میں آئے گی۔ اور جوتو بہ نہیں کرتا تو اُسے دنیاو آخرت میں دردناک عذاب ہوگا، لیکن وہ بھی ہمیشہ کے لیے نہیں اُلّا یہ کہ وہ خص اس بات کا اعتقادر کھتا ہو کہ ایسا کرنا اس کے لیے حلال ہے یا وہ اس وعید ہی کا انکار کرتا ہو یا پھر اس عمل ( یعنی بے حیائی ) کی آڑ میں کسی کو کا اُن کا اُن کا اُن کا اُن کی اُن کی اُن کی مناسبت رکھتا ہے۔ کفر کا اُن کا اُن کا اُن کا اُن کی مناسبت رکھتا ہے۔ کو کی تعلق نہیں ہے ) کہ دونوں آیتیں جملہ شرطیہ ہیں کہ ''اگر اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم نہ ہوتا'' تو پھر کیا ہوتا! یعنی دونوں آیتوں میں شرط کا تو ذکر ہے لیکن جواب شرط مذکور نہیں۔ دراصل بعض دفعہ طولِ کلام کی بنا پر جواب شرط حذف کر دیا جاتا ہے' اس لیے ذکر ہے لیکن جواب شرط مذکور نہیں۔ دراصل بعض دفعہ طولِ کلام کی بنا پر جواب شرط حذف کر دیا جاتا ہے' اس لیے کہ سیاق و سباق و سباق سے اس کیا ہوتا ہو تا ہو گئی آیت میں یوں بتایا جاتا کہ '' پھر تہمیں فضیحت کا سامنا کرنا پڑتا یا تم مشقت میں جا پڑتے'' اور دوسری آیت میں یہ کہا جاتا کہ '' پھر تہمیں عذا ب

#### (۲۷۰) آیت۵۸

﴿كَنْ لِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْأَيْتِ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ ۞﴾

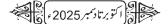
''اور اسی طرح اللہ تعالیٰ تمہارے لیے آیات کو واضح کرتا ہے۔ اور اللہ جاننے والا' حکمت والا ہے۔'' اور پھراگلی آیت میں ارشا دفر مایا:

﴿ وَإِذَا بَلَغَ الْاَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحُلُمَ فَلْيَسُتَأْذِنُوا كَمَا اسْتَأْذَنَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَالْلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ النِيهِ \* وَاللهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ ۞ ﴾

''اور جب بچے بلوغت کی عمر کو پہنچ جائمیں تو وہ اسی طرح اجازت لیں جیسے ان کے اگلے لوگ اجازت مانگتے ہیں ۔اسی طرح اللہ تعالیٰ اپنی آیات کو کھول کھول کربیان کرتا ہے'اور اللہ علم وحکمت والا ہے۔''

سوال کرنے والا بیسوال کرسکتا ہے کہ پہلی آیت کے آخر میں صرف''اللایت'' کہا گیا اور دوسری آیت میں ''ایتِه'' (ضمیر کے ساتھ) کہا گیا تواس فرق کی وجہ کیا ہے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ اگر عبارت ایک ہی ہواوراس میں ایک لفظ دوبارہ لایا جائے تو بعینہ وہی لفظ نہیں لایا جاتا تا کہ سامع کو بوجھ نہمحسوں ہو۔ شعروشاعری میں بھی اس بات کا لحاظ رکھا جاتا ہے' ہاں اگر لفظ کو مکرر لانے کا







کوئی اورسبب ہوتو پھرایسا کرنا جائز ہے۔

یہاں پہلی آیت میں لفظ' الُّدیْتِ' الف لام کے ساتھ لا یا گیا' اسے' الف لام بغرضِ عہد' کہا جاتا ہے'
یعنی کلام میں اسنے اشارات موجود ہیں جن سے سیجھ میں آسکتا ہے کہ' آیات' سے کیا مراد ہے؟ [جیسے آغاز سور ق البقر قامیں ارشاد فرما یا: ﴿ الْمَدِّ لَ ذَٰلِكَ الْمَحْتُ لِلاَ دَیْبَ ﷺ فِیْلِهِ ﴾ الْمِحْتُ بالف لام' عہد کے لیے ہے کہ ہرشخص جونہی یہ آیت پڑھے گا'اس کے ذہن میں کتا ہے سے مراد قر آن مجید ہی ہوگا۔ (اضافہ از مترجم)]

دوسری آیت میں''ایٰتِه'' کہہکراس کی نسبت بتا دی کہ بچھلی آیت میں جن'' آیات'' کا بیان ہوا تھاوہ اللہ

ہی کی طرف سے ہیں ۔ گو یا جو بات پہلے سے معلوم تھی اس کی مزید تا کید ہوگئ ۔ واللّٰد اعلم!

اس کی ایک مثال سورۃ البقرۃ میں بھی گز رچکی ہے۔ آیت ۲۱۹ میں ارشاد فرمایا:

﴿ كَذٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ۞ ﴾

اورآیت ۲۲۱ میں ارشادفر مایا:

﴿ وَيُبَيِّنُ الْيَتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُ مُّهُ يَتَنَ كَّرُوْنَ ﴿ ﴾ اوريہاں بھی یہی اسلوب بیان اختیار کیا گیا ہے۔واللہ اعلم!

## سُورةُ الفُرُقان

#### (۱۷۱) **آست**

﴿وَاتَّخَنُوامِنُ دُونِةِ الِهَةَ لَّا يَغُلُقُونَ شَيْئًا وَّهُمْ يُغُلَّقُونَ ﴾

''اورانہوں نے اُس (اللہ) کوچھوڑ کر دوسر ہے معبود بنا لیے جو پچھ بھی پیدانہیں کر سکتے بلکہ وہ تو خود پیدا کیے گئے ہیں۔''

اورسورهٔ کیتن میں ارشادفر ما با:

﴿وَاتَّخَنُّوا مِنْ دُوْنِ اللَّهِ اللَّهِ أَلَّهَةً لَّعَلَّهُمْ يُنْصَرُونَ ۞﴾

''اورانہوں نے اللہ کوچھوڑ کرمعبود بنائے'شاید کہان کی مدد ہوسکے۔''

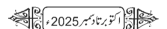
سوال کرنے والاسوال کرسکتا ہے کہ پہلی آیت میں 'دُو نِه'' کہہ کرصرف ضمیر کے ساتھ اللہ تعالی کی طرف اشارہ ہے اور دوسری آیت میں 'دُونِ الله؛'' کہہ کراللہ کے نام کوظا ہر کیا گیا' تواس کی کیا وجہ ہے؟

اس کا جواب بیہ ہے کہ سورۃ الفرقان کی آیت سے پہلے اللہ سبحا نہ وتعالیٰ کا ذکر بطور کنابیآ ٹھے دفعہ آیا ہے۔ ارشا دفر مایا:

﴿تَبْرَكَ الَّذِينُ نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُوْنَ لِلْعُلَمِيْنَ نَذِيْرَ ٣١٠٠

'' برکت والی ہے وہ ذات جس نے اپنے بندے پرقر آن کوا تارا تا کہ وہ تمام جہانوں کوخبر دارکرنے والا بن سیریں''

جائے۔''







﴿ الَّذِي ۚ لَهُ مُلُكُ السَّهٰوْتِ وَالْاَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِنُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنُ لَّهٰ شَرِيْكٌ فِي الْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقُديْدًا ﴾ فَكَنَ لَكُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّلْمُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُل

''جس کے لیے ہی ہے آسانوں اور زمین کی بادشاہت اور جس نے کسی کو اپنا بیٹانہیں بنایا اور نہ ہی اس کی بادشاہت میں کوئی شریک ہے اور جس نے ہر چیز کو پیدا کیا تو پھراس کے لیے ایک انداز ہمقرر کردیا۔''

آٹھ دفعہ (اللہ تعالیٰ کا) ذکرآنے کی تفصیل اس طرح ہے:

الَّذِينَ : اسم موصول جو " تَبَارَكَ " يمتعلق بـ

نَزَّلَ: يہاں ضمير (وه) سے الله تعالیٰ کی طرف اشارہ ہے۔

عَبْدِهِ: يهال بهي 'ه' كي ضمير متصل سے الله تعالی كى طرف اشارہ ہے۔

الَّذِي يَى لَهُ: اسم موصول اور پُهر' لَهُ '' كي ضمير' دونوں الله كي بابت ہيں۔

لَهُ يَتَّخِذُ: يَهِالَ بَهِي ' نَزَّلَ' ' كَي طرح ضمير مشترے ٰ يعنى فاعل الله تعالى ہے۔

لَهُ: ضمير جوالله كي طرف لوثق ہے۔

خَلَقَ بْضميرمتتر ، جو كه فاعل ہے اورجس سے مرا داللہ ہے۔

[بلكه 'فَقَلَّادَه' 'میں کبی ضمیر متتر' 'خَلَق '' کی طرح موجود ہے: از مترجم]

جب الله تعالیٰ کا بطور کناییآ ٹھے مرتبہ ذکرآ گیا تواگلی آیت میں بھی''مِنْ دُوُنِه'' کہہ کراسی اسلوب میں ضمیر لائی گئی کہجس سے مراداللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔

جہاں تک سور و ایس کی آیت کا تعلق ہے تواس سے قبل ارشاد فرمایا:

﴿ اللهِ اعْهَالِ النَّهُ كُمْ لِبَيْنَ اكْمَرَانَ لَّا تَعْبُلُوا الشَّلْظِيَّ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَلُوٌّ مُّبِينً ۞ ﴾

''اے بنی آ دم! کیامیں نےتم سے بیقول وقر ارنہیں لیا تھا کہتم شیطان کی عبادت نہ کرنا' بے شک وہ تمہارا کھلاکھلا دشمن ہے۔''

یہاں اللہ تعالیٰ کے لیضمیر کالا ناغیر مناسب تھا' کہ مذکورہ آیت میں شیطان اوراس کی عبادت نہ کرنے کا ذکر تھا۔ اگر ضمیر لائی جاتی تو پھر آیت میں التباس (غلط فہمی) پیدا ہوسکتا تھا۔اس لیے ہر دو آیات اپنی اپنی جگہ پر ٹھیک مناسبت رکھتی ہیں۔

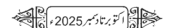
## سُورةُ الشُّعْرَاء

#### (۲۷۲)آنت۵۰

﴿قَالُوْالَاضَيْرَ لِآلَالِي رَبِّنَا مُنْقَلِبُونَ۞﴾

''انہوں نے کہا: کوئی حرج نہیں! بے شک ہم اپنے ربّ کی طرف ہی لوٹنے والے ہیں۔''

اورسورة الزخرف ميں ارشادفر مايا:







﴿وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴿ وَإِنَّآ إِلَى رَبِّنَا لَهُنْقَلِبُونَ ﴿ ﴾

''اورہمیں اسے قابومیں لانے کی طاقت نہیں تھی'اور بے شک ہم اپنے رب ہی کی طرف لوٹے والے ہیں۔'' سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ پہلی آیت میں صرف'' مُذْقَلِبُوْنَ'' کہا گیا اور دوسری آیت میں لام تا کید کے اضافے

ے ساتھ''لَهُنْقَلِبُوْنَ'' کہا گیاتواس کی کیاوجہہے؟

اس کا جواب ہے ہے کہ پہلی آیت میں جاد وگر فرعون کو جواب دیتے نظر آتے ہیں۔فرعون کے بیالفاظ قر آن میں نقل کیے گئے ہیں :

﴿ لَاُقَطِّعَنَّ اَيْدِيَكُمْ وَارْجُلَكُمْ مِّنْ خِلَافٍ وَّلاَصَلِّبَتَّكُمْ اَجْمَعِيْنَ ۞ ﴾ (الشُعراء)

'' میں تمہار ہے ہاتھ پاؤل مخالف ستوں سے کاٹ ڈالوں گااورتم سب کوسولی پر چڑھا دوں گا۔''

اوراس کے جواب میں انہوں نے کہا: '' لا ضَیْرَ ''کوئی پرواہ نہیں! '' اِنگا آلی دَیِّنا مُنْقَلِبُوْنَ '' یعنی اگرتم نے ایسا کیا تو ہم اپنے ربّ کی طرف لوٹے والے ہیں جو ہمارے صبر کا بدلہ ہمیں عطا کرے گا۔ گویا وہ اس امید کے ساتھ جواب دے ربّ سے کہ جس میں تبلی بھی ہے' تواب کی امید بھی ہے' اور یہ بھی کہ اگران کے ربّ نے ان کا امتحان لینا ہی ہے تو وہ صابر وشا کر رہیں گے۔ چنا نچہ یہاں نہ تسم کا موقع ہے اور نہ ہی تاکید کا' بلکہ اُمید کا دامن تھا ہے رکھنے کا عندیہ ہے۔

اس کے مقابلے میں سورۃ الزخرف کا سیاق وسباق بالکل مختلف ہے' وہاں عرب کے مشرکین کے بارے میں بدالفاظ آئے:

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمُ مَّنْ خَلَقَ السَّمٰوٰتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيْرُ الْعَلِيْمُ ( )

''اورا گرتم ان سے سوال کرو کہ آسانوں اور زمین کو کس نے پیدا کیا تو وہ یقیناً کہیں گے:انہیں توعزیز ولیم (غالب اورعلم والی) ہتی نے پیدا کیا ہے۔''

اوران کے اس اقر ارسے انہی پر مجت قائم کرنامقصود ہے کہ پھرتم دوبارہ اٹھائے جانے کا انکار کیوں کرتے ہو؟

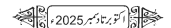
یہ تومشر کین کا طرزِعمل تھا کہ وہ تاکیدی الفاظ کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے خالقِ ارض وساء ہونے کا اقر ارتو

کرر ہے ہیں لیکن دوبارہ اٹھائے جانے کے منکر بھی ہیں۔ اس کے تقابل کے طور پر اہلِ ایمان کا طرزِعمل بتایا گیا

کہ وہ اللہ کی نعمتوں کا شکریہ بجالاتے ہیں اور ان نعمتوں میں سے ایک نعمت یہ بھی ہے کہ اللہ نے سواری اور
بار برداری کے لیے جن حیوانات کو ہمارے لیے مسخر کردیا ہے تو ان پرسوار ہوتے وقت وہ اس تاکید کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی حمد وثنا ہیان کرتے ہیں۔ آیت کا آغاز یوں ہوتا ہے:

﴿لِتَسْتَوْا عَلَى ظُهُوْرِهِ ثُمَّ تَنْ كُوُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُوْلُوا سُجُنَ الَّذِي َ سَخَّرَ لَمَا هٰذَا وَمَا كُتَالَهٰ مُقْرِنِيْنَ ۞ وَإِتَّا إِلْ رَبِّنَا لَهُنْقَلِبُوْنَ۞﴾

'' تا كهتم ان كى پیٹے پر جم كرسوار ہوا كرو' پھراپنے رب كی نعت كو يا دكرو جبتم اس پر جم كر بیٹے جاؤ اور پھركہو: پاك ہے وہ ذات جس نے اسے ہمارے ليے منخركر ديا ہے حالا نكمہ ہمارے بس ميں نہ تھا كہ ہم اس پر قابو







پاشکیں'اور بے شک ہم اپنے ربّ کی طرف ہی لوٹنے والے ہیں۔''

ملاحظہ ہو کہ پہلے' وَمَا کُنَّا لَهُ مُقُونِیْنَ' میں ایک طرح سے قسم کا شائبہ ہے' پھر' اِتَّا'' میں ضمیر' نا'' سے قبل' 'اِتَّ '' بطور تا کیدشامل ہے' اور پھر لام تا کید' لَمُنْ قَلِبُونَ '' میں لا یا گیا جومشر کمین کے اعتقاد کی ففی کرر ہاہے۔ گو یا اہلِ ایمان یہ کہدر ہے ہیں کہ اللہ کی قسم! اللہ کی ذات حق ہے۔ یہاں لامِ تا کید کا لا یا جانا بالکل مناسب تھا' جب کہ سورۃ الشعراء کی آیت میں اس کا نہ لا یا جانا ہی مناسبت رکھتا تھا۔ واللہ اعلم!

#### (۲۷۳)**آبات** ۲۹۳تاک

﴿وَاتُلُ عَلَيْهِمۡ نَبَاۚ اِبۡرٰهِيۡمَ ۞ اِذۡ قَالَ لِآبِيۡهِ وَقَوْمِهٖ مَا تَعۡبُدُونَ۞ قَالُوۡا نَعۡبُدُ اَصۡنَامًا فَنَظَّاُ لَهَا عٰكِفِیۡنَ ۞﴾

''اورانہیں ابراہیم کی خبر بھی سناد و' جب اُس نے اپنے باپ اورا پنی قوم کو کہا کہتم کس کی عبادت کرتے ہو؟ انہوں نے کہا: ہم بتوں کی بوجا کرتے ہیں اوران پرمجاور ہے بیٹھے رہتے ہیں۔''

#### اورسورة الصافات ميں ارشادفر مايا:

﴿ وَإِنَّ مِنْ شِيْعَتِهِ لَا بُرْهِيُمَ ﴿ إِذْ جَآءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيُمٍ ﴿ إِذْ قَالَ لِآبِيُهِ وَقَوْمِهِ مَا ذَا

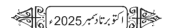
تَعْبُكُوْنَ۞ اَئِفْكًا الِهَةَ دُوْنَ اللّهِ تُرِيْكُوْنَ۞ فَمَا ظَنُّكُمْ بِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ۞﴾ ''اوراُس (نوحٌ) كى جماعت ميں سے ابراہيم تھے۔جبوہ ايک صاف شفاف دل كے ساتھ اپنے رب

. کے پاس آئے۔جب انہوں نے اپنے باپ اور اپنی قوم سے کہا: تم کس کی عبادت کرتے ہو؟ کیا اللہ کوچھوڑ کر گھڑے ہوئے خدا وُں کو بوجتے ہو؟ تو پھرتم تمام جہانوں کے رب کے بارے میں کیا گمان رکھتے ہو؟''

یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ پہلی آیت میں 'مَا تَعُبُدُوْنَ '' کالفظ تھا اور دوسری آیت میں مَا کے ساتھ' 'ذَا '' کابھی اضافہ ہے یعنی' 'مَاذَا تَعْبُدُوْنَ '' کہا تو اس کی کیا وجہ ہے؟

اس کا جواب ہے ہے کہ قرآن کریم میں رسولوں اوران کی اُمتوں کے واقعات ایک خاص ڈگر پرنہیں بیان ہوئے کہ انہیں کیے دعوت دی'ان کے کیاسوال وجواب سے ان سے بات چیت کی نوعیت کیاتھی؟ بیسب وہ باتیں ہیں جوقو موں کے حالات اور واقعات کے اختلاف کی بنا پر مختلف ہوسکتی ہیں' ہر مقام پر اس کا ایک خاص طرز بیان ہوتا ہے۔ کبھی ایبا ہوتا ہے کہ قصے میں صرف دین کی طرف بلانے کا'اس کے دلائل کا اور نافر مانی کی شکل میں اس کے نتائج کا بیان ہوتا ہے ۔ لوگوں نے کیا جواب دیا'اس کا ذکر نہیں ہوتا۔ صرف اتنا بتایا جاتا ہے کہ انہوں نے کونتائج کا بیان ہوتا ہے ۔ لوگوں نے کیا جواب دیا'اس کا ذکر نہیں ہوتا۔ صرف اتنا بتایا جاتا ہے کہ انہوں نے انکار کیا تھا۔ کبھی اختصار کے ساتھ ان کونتی ہوتا ہے ۔ پہلی قتم میں سورۃ الصافات کی آیات آتی ہیں جہاں ساتھ کیں اور کبھی یہ بیان خوب تفصیل کے ساتھ ہوتا ہے ۔ پہلی قتم میں سورۃ الصافات کی آیات آتی ہیں جہاں ابر اہیم عالیہ ان ہوا ہے جس کا آغاز بایں طور ہے کہ قوم سے متو جہ ہو کر ابر اہیم عالیہ اس کی عبادت کرتے ہیں:

ان کی طرف ہے کوئی خاص مجت بازی نہیں ہوئی سوائے اس کے کہ انہوں نے کہا تھا:







﴿ قَالُوا ابْنُوْ الَّهُ بُنْيَانًا فَأَلْقُوْهُ فِي الْجَحِيْمِ ١٠٠

''اس کے لیےا یک عمارت بناؤاورا ہے دہتی آگ (کےالاؤ) میں بھینک دو۔''

اوریہاں بھی کوئی سوال وجوا بنہیں ہے ٔ صرف اپنی من مانی کا اظہار ہے۔

دوسری قسم میں سورۃ الشعراء کی آیات ہیں' جہاں ہم دیکھتے ہیں کہ ان کے سوال (مَا تَعُبُدُوْنَ ) کے جواب میں قوم کا میہ جملۂ قُل کیا گیاہے:

﴿نَعُبُلُ آصْنَامًا فَنَظَلُّ لَهَا عٰكِفِيْنَ ۞ ﴾

''ہم بتوں کی پوجا کرتے ہیں اوران پرمجاور بنے بیشےرہتے ہیں۔''

چرجب حضرت ابراہیم ملینا نے انہیں خاموش کردینے کے لیے ڈانٹ پلانے کے انداز میں کہا:

﴿ هَلْ يَسْمَعُوْ نَكُمْ إِذْ تَكُ عُوْنَ ۞ أَوْ يَنْفَعُوْ نَكُمْ أَوْ يَضُرُّ وْنَ ۞ ﴾

﴿ هَلْ يَسْمِعُونَ مَدْ رَادُ مَا عُونُ فَ هِ أَوْ يَنْ عَعُونَ مُدَّمَ أُولِيكُمْ وَنُ كُ ﴾ '' کیا جبتم انہیں یکارتے ہوتو وہ تہمیں سنتے بھی ہیں؟ یا کیاوہ تہمیں نفع یا نقصان بھی پہنچا سکتے ہیں؟''

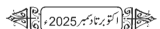
تو وه صرف اتناجواب دے یائے:

﴿بَلُ وَجَدُنَا الْبَاءَنَا كَذٰلِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ ﴾

''(نہیں!) بلکہ ہم نے تواپنے آباءواَ جداد کوایسے ہی کرتے دیکھاتھا۔''

تیسری قسم میں سورہ ہود اور اس سے ملتی جلتی سور توں میں شعیب علینا کا قصہ شامل ہے جو بہت تفصیل سے بیان ہوا ہے۔ اگر آپ قر آن کر یم میں بیان کردہ قصوں کا مطالعہ کریں گے توا نہی تین قسموں کو پائیس گے۔ اب اگر سورۃ الشعراء اور سورۃ الصافات میں جہاں ابراہیم علینا کی بات چیت کا ذکر ہے وہاں کچھ تفصیل بھی ہے 'نہیں سرزنش بھی کی گئ ہے : ﴿ اَئِفُ کُمّا الِلَّهَ اللَّهُ دُوْنَ اللَّهِ لَيُ لِيُكُونَ ﴾ کی بات چیت کا ذکر ہے وہاں کچھ تفصیل بھی ہے 'نہیں سرزنش بھی کی گئ ہے : ﴿ اَئِفُ کُمّا اللّهَ اَللّهُ کُونَ اللّهِ لَيُ مُونَ اللّهِ لَيُ مُونَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

یبال ابرائیم علیا کے کلام کی طوالت و کیھتے ہوئے''ما'' کے ساتھ اسم اشارہ''فا'' کا اضافہ مناسب تھا۔اس کے مقابلے میں سورۃ الشعراء میں قوم کی طرف سے جواب در جواب نقل کیے گئے ہیں۔ تو یبال مناسب تھا کہ اسم اشارہ (فَا) کو نہ لا یا جاتا صرف''ما'' بطور استفہام لا یا جاتا نحوی لحاظ سے''مَا تَعُبُلُونَ'' جملہ فعلیہ ہے۔''مَا'' مفعول متقدم ہے' اس لیے''مَا'' کُل نصب میں ہے (بحیثیت مفعول) اور''مَافَا تَعُبُلُونَ'' میں ''مَافَا ''کواگرا یک کلمہ شار کیا جائے تو وہ بھی مفعول ہونے کی بنا پرکول نصب میں ہوگا۔لیکن اگراسے دو کلمات سمجھا جائے 'تو''مَا'' استفہام کے لیے ہے' اور مبتدا ہے۔''فا'' اسم ہے جو کہ خبر ہونے کی وجہ سے کل رفع میں ہے جائے' تو''مَان مرفوع ہے ) اور پھر' تعُبُلُونَ'' (فعل اور فاعل ملاکر) پورا ایک جملہ ہے جے خبر کا صلہ کہا







جائے گا۔ اور مبتداً اور خبر پر شمل جملہ جو' قال '' کے بعد آرہاہے' قول '' کے معنی میں ہے ( یعنی کیا کہا؟ ) گویا یہ سوال کیا تھا: اُی شیء الذی تعبدونه ؟'' وہ کیا چیز ہے جس کی تم عبادت کرتے ہو؟'' واللہ اعلم! الضافہ از منر جم: مؤلف کتاب نے جس انداز میں' ثما'' اور' ثمافا'' کے فرق کو سمجھانے کی کوشش کی ہے' وہ مزید البحق کا شکار کردیت ہے لیکن ابن عاشور نے اپنی تفسیر میں اسے بڑی آسانی سے طل کردیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ سورة الشعراء میں ابرا جم عالیہ اپنی والد اور اپنی قوم سے یوں سوال کررہے ہیں جیسا کہ وہ جانتے ہی نہیں کہ وہ کس کی پوجا کررہے ہیں (اسے تجابل عارفانہ کہا جائے گا)۔ گویاان کا مقصدتھا کہ جب وہ میرے سوال کا جواب دیں گئی میں مزید سورا الرکوں گا اور پھر انہیں قائل کر سکوں گا کہ جو پچھو وہ کررہے ہیں وہ بے سود اور لا حاصل ہے اور یہی انداز سورۃ الانبیاء میں بھی اپنایا گیا ہے۔

اورسورۃ الصافات كہ جہال ' مَاذَا '' سے كلام شروع ہوتا ہے ' يہاں استفہامِ انكارى ہے۔ گويا ابرا جيم علينا الن كے معبودات كے بارے ميں خوب علم ركھتے ہيں۔ اس ليے وہ انكار كے ليج ميں مخاطب ہيں كہ يہ جوتمہار سے خدا ہيں 'كياتم ان كى عبادت كرتے ہو؟ ليخى بيتو اس لائق ہى نہيں كہ ان كى عبادت كى جائے۔ اور پھردوسرا انكارى سوال جڑ ديا كہ كيا اللہ كو چھوڑ كراپنے مَن گھڑت خداؤں كى بوجا كرتے ہو؟ تو واضح ہوگيا كہ ' مَا '' استفہاميہ كے بعد' ذَا '' اسم موصول ہے۔ گويا ابرا جيم علينا كے مشاہدے ميں ان كے سارے كے سارے ديوتا ہيں' وہ ان كے بعد' ذَا '' اسم موسول ہے۔ گويا ابرا جيم علينا كے مشاہدے ميں ان كے سارے كے سارے ديوتا ہيں' وہ ان كے بارے ميں سوال نہيں كر رہے بلكہ انكار كے انداز ميں كہ رہے ہيں كہ كيا يه مَن گھڑت ديوتا ہى تمہارى عبادت كے بارے ميں حضرت ابرا جيم علينا كا سوال و جواب دعوت كے ابتدائى مراصل كا ہے۔ اورسورۃ الصافات كا سوال و جواب بعد كے مراصل كا ہے۔ ]

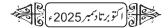
#### (۲۷۳)آیات ۲۸ تا ۸۱

﴿الَّذِيْ خَلَقَنِي فَهُوَ يَهُدِيْنِ۞ وَالَّذِيُ هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِيْنِ۞ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِيُنِ۞ وَالَّذِيۡ يُمِيۡتُنِيُ ثُمَّ يُحۡيِيُنِ۞﴾

''وہی (اللہ) ہے جس نے مجھے پیدا کیا تو وہی مجھے ہدایت دیتا ہے'ا ور وہی ہے جو مجھے کھلاتا بھی ہے اور پلاتا بھی ہے'اور جب میں بیار پڑ جاتا ہوں تو وہی ہے جو مجھے شفادیتا ہے'اور وہی ہے جو مجھے موت دیتا ہے پھر مجھے زندہ کرتا ہے۔''

یہاں سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ پہلے تین افعال (ہدایت' کھانا پلانا' شفادینا) میں'' ھُوّ'' کی ضمیر لائی گئی ہے' یعنی ان افعال کا کرنے والاصرف اللہ ہی ہے' لیکن آخری آیت جس میں مارنے اور زندہ کرنے کا تذکرہ ہے تو یہاں میہ ضمیر نہیں لائی گئی تواس کا کیاسب ہے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ جہاں تک مارنے اور زندہ کرنے کا تعلق ہے تو کوئی شخص بھی اس کا م پر قدرت نہیں رکھتا لیکن جہاں تک کھانے پلانے وغیرہ کا تعلق ہے توایک بے بصیرت شخص مید گمان کرسکتا ہے کہ بیرکام تولوگ بھی کر سکتے ہیں' صرف اللہ کے ساتھ تو بیرکام خاص نہیں ہیں۔ عام طور پر کہا جاتا ہے کہ فلاں نے مجھے کھلا یا اور پلایا'







اور پھروہ اسے حقیقی معنوں میں لیتے ہیں' حالانکہ ایسابطورمجاز بولا جا تا ہے' جبکہ پنہیں کہاجا تا کہ فلاں نے ماردیا یا فلاں نے زندہ کردیااورا گر کہہ بھی دیا جائے تواسے مجازیرمحمول کیا جاتا ہے۔

چونکہ اس بات میں کوئی اختلاف نہیں کیا جاتا کہ موت دینا یا مردہ کوزندہ کرنا صرف اللہ ہی کے ہاتھ میں ہے اس لیے یہاںضمیرلانے کی قطعاً ضرورت نہیں تھی' برخلاف کھلانے اور ملانے کے' کہ چونکہ اس میں شک وشہدوا قع ہوسکتا ہے( کہانسان بھی اس پر قادر ہے )اس لیضمیر کالا نا ضروری تھا تا کہ کوئی ابہام باقی نہ رہے کہ حقیقی طور پر کھانا بلانا' مریض کوشفا دینا' ہدایت کی توفیق بخشاسب اللہ ہی کے ہاتھ میں ہے۔مزید وضاحت سورۃ النجم کے تحت ذکری جائے گی۔

#### (۲۷۵)آیت ۱۵۳

يبال صالح علينا كوقوم كا ذكركيا كياب جب انبول في الله ك نبى صالح علينا كوخاطب كرك كها:

﴿مَا اَنْتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّثُلُنَا ۚ فَأُتِ بِأَيَّةٍ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصِّدِ قِينَ ﴿ ﴾

''تم ہم جیسے ایک بشر ہی تو ہوا گر سیج ہوتو پھر کوئی نشانی لے کر آؤ!''

اور شعیب عَالِینًا کے قصے میں قوم شعیب کا ایسا ہی قول یو ن فقل کیا گیا:

﴿ وَمَا أَنْتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُنَا ﴾ (آيت١٨١)''اورتم بم جيسا يك بشرى توموـ''

سوال بدہے کہاس آیت کے شروع میں واوعطف کا اضافہ ہے جوصالح عَلَیْلاً کی بابت نہیں کیا گیا؟

اس کا جواب رہے ہے کہ یہاں آیات کی باہم دگر مناسبت کا لحاظ رکھا گیا ہے۔قوم شعیبؓ کے قصے میں ابتدائی

آیات ملا حظه موں جن میں شعیب علیاً اے اپنی قوم کو باندا زنصیحت کئی چیزیں گِنوائی ہیں۔فرمایا:

﴿ أَوْفُوا الْكَيْلَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِمِ يُنَ ﴿ ﴾

'' ناپ بورا کیا کرواورکم تو لنے والوں میں سے نہ بنو۔''

﴿ وَزِنُوا بِالْقِسُطَاسِ الْمُسْتَقِيْمِ ﴿ ﴾

''اورسیدهی تیج تراز و سے تولا کرو۔''

﴿ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ اَشْيَآءَهُمْ وَلَا تَعْتَوُ ا فِي الْأَرْضِ مُفْسِ بُنَ ﴿ ﴾

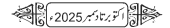
''اورلوگوں کوان کی چیزیں گھاٹے سے نہ دواور زمین میں بے با کی سے فساد نہ کھیلاؤ''

﴿ وَاتَّقُوا الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالْجِبلَّةَ الْاَوَّلِيْنَ ۞ ﴾

''اوراس الله سے ڈروجس نے تہمیں پیدا کیا ہے اورتم سے پچھلے لوگوں کو۔''

یہاں یانچ مرتبہاُن خصال میں واوعطف لا یا گیا ہے جن کاتعلق امراور نہی سے ہے تو جب اللہ تعالیٰ نے ان کا جواب نقل کیا تواس میں اسی اسلوب کے ساتھ مطابقت کا لحاظ رکھتے ہوئے واوعطف لا یا گیا:

﴿قَالُوۡا إِنَّمَاۤ ٱلۡتَمِنَ الْمُسَحَّرِينَ۞﴾







''انہوں نے کہا: بے شک تُواُن میں سے ہے جن پرجادوکردیا گیاہے۔'' ﴿وَمَاۤ اَنۡتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّقُلُنَا وَإِنۡ نَّظُتُكَ لَمِنَ الْكُذِبِينَ ۞﴾

''اورتم ہم جیسے ایک انسان ہی تو ہو' اور ہم پورے یقین کے ساتھ سجھتے ہیں کہتم جھوٹ بو لنے والوں میں

اور یوں واوعطف لانے کی مناسبت واضح ہوجاتی ہے۔

اب ذ راصالح الِيُلا كے بار ہے میں وار دآيات پر بھی ايک نظر ڈ ال ليں ۔انہوں نے اپنی قوم ہے کہا: ﴿ اَتُثَرِّكُونَ فِي مَا هٰهُنَا امِنِيْنَ ﴿ ﴾

'' کیاان چیزوں میں جو یہاں ہیںتم امن کےساتھ جھوڑ دیے جاؤ گے؟''

﴿ فِي جَنَّتٍ وَّعُيُونِ ۞ وَّزُرُوعٍ وَّنَخُلِ طَلُّعُهَا هَضِيْمٌ ۞ ﴾

''ان ماغوں اور چشموں میں'اوران کھیتوں اور کھجوروں کے باغات میں جن کےشگو فے نرم و نازک ہیں!''

﴿وَتَنْحِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوْتًا فْرِهِيْنَ۞﴾

''اورتم یہاڑ وں کوتر اش خراش کر کے پُرتکلف مکا نات بناتے ہو۔''

﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَٱطِيعُونِ ١٩٨٨

'' توالله سے ڈرواورمیری اطاعت کرو۔''

﴿ وَلَا تُطِيعُوا آمُرَ الْمُسْرِ فِيْنَ ﴿ ﴾

''اوراسراف کرنے والوں کی یا تنیں نہ مانو''

﴿الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴿ الَّذِينَ اللَّهُ مِنْ الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ

''جوز مین میں فساد بریا کررہے ہیں اوراصلاح نہیں کرتے۔''

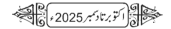
يهال ان تمام آيات ميں سوائے ايك آيت كوئى امر اور نهى بيان نهيں ہوا: ﴿ فَا تَقُوا اللَّهَ وَأَطِيْعُوْنِ ﴿ وَلَا تُطِيْعُوا أَمُرَ الْمُسْرِفِيْنِ ﴿ إِسْ لِيهِ جِبْقُومَ كَا جُوابِ آيا تُواس ميں صرف بشريت كے ساتھ مما ثلت کاا نکار بیان ہوااوراہے بطورمعطوف نہیں لا یا گیا' صرف کہا گیا: ﴿ وَمَاۤ اَنْتَ إِلَّا بَيثَهُ \* مِّثُلُغَا ﴾ \_ اوراس طرح واضح ہو گیا کہ ہردوآیات اپنی اپنی جگہ پوری مناسبت رکھتی ہیں۔واللہ اعلم!

## سُورةُ النَّمُل

#### (۲۷۲) **آیات** ۱۱۵۱۰

﴿ فَلَتَا رَاهَا مَهْتَزُّ كَأَنَّهَا جَأَنَّ وَلَّى مُدُبرًا وَّلَمْ يُعَقِّبُ ۗ يُمُونِ لِى تَخَفُ سُ إِنَّى لَا يَخَافُ لَدَيَّ الْمُوْ سَلُونَ ۞ إِلَّا مَنْ ظَلَمَ ثُمَّ بَدَّلَ حُسْنًا 'بَعْنَسُوْءٍ فَإِنِّي غَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ﴿ ﴾

''اور جب انہوں نے عصا کو ملتے ویکھا گویا کہ وہ ایک سانپ ہوتو پیٹے پھیر کے بھا گے اور مڑ کربھی نہ دیکھا۔







(ارشاد ہوا: )اےموئی! ڈرومت' میر ےحضور رسول ڈرانہیں کرتے ۔مگریہ کہ کوئی شخص ظلم کرے اور پھر برائی کے بعداچھائی کرے تو میں بخشنے والا'مہر بان ہوں۔''

اورسورة القصص ميں ارشا دفر مايا:

﴿ يُمُوْلَى ٱقْبِلُ وَلَا تَخَفُّ الْإِنَّكَ مِنَ الْأَمِنِينَ ﴿ ﴾

''اےموسیٰ! آ گے بڑھواورڈ رومت'تم امن وامان والوں میں سے ہو۔''

سورۃ القصص کی اس آیت سے قبل بھی وہی الفاظ بیان ہوئے ہیں جوسورۃ النمل میں وار دہوئے ہیں۔سوال بیہے کہ جب قصہ ایک ہے جو کہ ابتدائے نبوت میں آپؒ کے ساتھ پیش آیا تھا تو پھر آیت کے اختتا می الفاظ میں اختلاف کیوں واقع ہواہے؟

جواباً عرض کرتا ہوں اور اللہ تعالیٰ سے تو فیق اور حفاظت کا طالب ہوں' کہ جیسے ہم سورہ طلا میں بیان کر چکے ہیں کہ جہاں تک ان قصوں کا تعلق ہے تو وہاں ہو بہوالفاظ نقل نہیں کیے جاتے بلکہ معانی ومطالب کونقل کیا جاتا ہے' اور وہ اس لیے کہ قرآن اہل عرب پرنازل ہواتھا' جبکہ حضرت موسی علیقیا کی اپنی زبان عبرانی تھی۔خود اللہ تعالیٰ نے اپنی اس سُنت کا بیان کیا ہے :

﴿ وَمَا ٱرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ ﴾ (ابراهيم: ٣)

''اورہم نے کوئی رسول نہیں بھیجا مگراُ سی کی قوم کی زبان میں ۔''

اور ہمار ہے ربّ کا کلام حرف اور آ واز سے اعلیٰ وار فع ہے اور بشر کے کلام سے قطعاً کوئی مشابہت نہیں رکھتا ۔ یہ بات جہاں جہاں مناسب تھی بیان کر دی گئی ہے۔

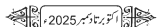
[اضافه از مترجم: الله تعالی کے کلام اور بندوں کے کلام میں کوئی مشابہت نہیں 'ید درست ہے' لیکن اسے حرف و صوت ہے مبر اسمجھنا درست نہیں ہے' اس لیے کہ الله تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیفیا سے کلام کیا تھا' خود حضرت موسیٰ علیفیا نے اس کلام کوسنا تھا۔ پھر الله تعالیٰ کے سوال کرنے پر جواب بھی دیا تھا اور بیاسی وقت ممکن تھا کہ جب انہوں نے حرف اور صوت کے ساتھ اسے سنا ہو۔ اس ضمن میں سورہ طاکی ابتدائی آیات کا مطالعہ کیا جانا مناسب ہے۔]

جب یہ بات طے ہوگئ کہ ہمیں ہماری زبان میں مخاطب کیا گیا' اور یہ بات بھی مخفی نہیں کہ زبانوں میں اختلاف ہوسکتا ہے لیکن معانی میں اختلاف نہیں ہوتا تو دونوں سورتوں کی مذکورہ آیات کا حاصلِ کلام یہ ہوا کہ موٹی علیہ اور دائر ہ امن میں احتلاف ہوسکتا ہے لیکن معانی میں اختلاف نہیں ہوتا تو دونوں سورتوں کی مذکورہ آیات کا حاصلِ کلام یہ ہو کے ہیں اور دائر ہ امن میں آنے والوں میں سرفہرست ہیں اللہ کے تمام رسول اور وہ تمام لوگ جوان سے ہدایت یافتہ ہیں ہو کی ہے۔ پھر وہ لوگ جنہوں نے طلم کا ارتکاب کیا تھا لیکن پھر بدی کے بعد نیکی کا راستہ اختیار کر لیا اور ایسے لوگوں کے لیے بھی محسنیٰ کی بیثارت آپھی' تو یہ سب لوگ امن میں رہیں گے۔

45







اب دوباره ان آیات پرنظر ڈال لیس که دونوں میں اس امن کی بات کی گئی ہے: ﴿ وَلَا تَخَفُ اللّٰ إِنَّكَ مِنَ الْإُمِنِيْنِ ﴿ ﴾ (القصص)

﴿ لَا تَخَفُ اللَّهِ إِنِّي لَا يَخَافُ لَدَى الْمُوْسَلُون ۞ إِلَّا مَنْ ظَلَمَ ﴾ (النَّمل)

یہاں یہ واضح رہے کہ اس آیت میں استفاء (الّا مَنْ ظَلَمَہ) متصل نہیں بلکہ مقطع ہے یعنی یہ بھھنا کہ 'رسولوں میں سے بھی کچھ ایسے رسول ہو سکتے ہیں جنہوں نے ظلم کیا ہواور پھر نیکی کی ہواور اس بنا پر انہیں معاف کر دیا گیاہو'۔ یہ بات کچھ گمراہ کن لوگوں نے کہی ہے جن میں فرقہ ''الشّوذیه'' (ابوعبداللہ الشوذی الاشبیلی کے پیروکار) شامل ہیں۔ حقیقت ہیہ کہ اللہ کے تمام رسول کفر میں مبتلا ہونے سے بچائے گئے ہیں۔ ظلم میں کفر اور اس سے کم درج کے گناہ شامل ہیں اور اللہ جے چاہے ظلم کی مختلف شاخوں سے بچالیتا ہے' تو اس آیت کا مطلب میہ ہوا کہ رسول تو بہرصورت ظلم سے بچے رہیں گےلین باقی لوگوں میں سے بھی کوئی اگر ظلم (چاہوہ کفر ہو مطلب میہ کوئی گناہ ہو) کا مرتکب ہو' تو اگر وہ تا بہ ہو جائے اور نیکی کرنا شروع کر دیتو وہ بھی امن کا مستحق ہوارا گرکسی شخص نے کفر وشرک کا ارتکاب نہ کیا ہو (جو کہا مظیم کہلاتا ہے) تو وہ پھر اللہ کی مشیت کے حوالے ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ارشا دفر مادیا ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذٰلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ ۗ (النساء:٣٨)

''بے شک اللہ اس کی مغفرت تونہیں کرتا جواس کے ساتھ شرک کرتا ہے اور اگر اس سے کم کوئی ( گناہ) کیا ہوتو جسے چاہے معاف کر دیتا ہے۔''

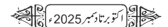
گو یا سورة النمل میں جو تفصیلی بیان ہواہے' وہی سورة القصص میں اجمالی طور پران الفاظ میں بیان ہو گیا کہ:

﴿ إِنَّكَ مِنَ الْأَمِنِينَ ۞﴾ "تم امن وامان والول ميں سے ہو۔"

یہ کھوظِ خاطر رہے کہ سورۃ النمل کی آیت میں صرف رسولوں کا ذکر کیا گیا کہ جنہیں ظلم کا ارتکاب نہ کرنے کی بنا پر امن کا استحقاق حاصل ہوا' یعنی یہ بات اختصار کے ساتھ بیان کی گئ' اس لیے کہ اگر کوئی بھی شخص ظلم کے ارتکاب کے بعد نیکی کی راہ اختیار کر لے تو وہ بھی امن کا استحقاق حاصل کرسکتا ہے' توجس نے سرے سے ظلم نہیں کیا تو اسے تو بدرجہ' اولی امن حاصل ہوگا۔

موٹی علیظائے اپنے رب ہے ہم کلامی کے بعد بیساری بات پوری طرح ذہن تشین کر لی ہوگی'اورانہی معانی ومطالب کوقر آن میں نقل کردیا گیاہے' یعنی چاہےالفاظ کا اختلاف ہولیکن معانی ومطالب تو وہی ہیں'اس میں تو کوئی اختلاف نہیں۔

آپ پھربھی بیسوال کر سکتے ہیں کہ جومعانی ومطالب سورۃ النمل میں بیان ہوئے ہیں وہ اسی سورت میں کیوں بیان ہوئے ہیں اور جوسورۃ القصص میں وار دہوئے ہیں وہ اسی سورت کے ساتھ خاص کیوں ہیں؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ سورۃ النمل میں ملکہ ساکا قصہ بیان ہوا کہ وہ اور اس کی قوم کیسے سورج کی عبادت کیا







#### کرتے تھے۔ارشادہوا:

﴿ وَجَدُ اللَّهِ } ( آيت ٢٢)

'' (ہد ہدنے کہا: ) میں نے اسے اور اس کی قوم کو اس حالت میں پایا کہ وہ اللہ کو چھوڑ کرسورج کو سجدہ کرتے ہیں۔''

اور قصے کے آخر میں بتایا کہ ہالآخراللہ تعالیٰ نے اسے ہدایت دی اور بہالفاظ کیے:

﴿ قَالَتُ رَبِ إِنِّي ظَلَمُتُ نَفْسِينَ وَٱسْلَمُتُ مَعَ سُلَيْهِنَ بِلَهِ رَبِ الْعِلَمِينَ ﴿ ﴾

''(ملکہ سبانے) کہا: اے میرے ربّ! میّں نے اپنی جان پرظلم کیا تھا اور میّں سلیمانؑ کے ساتھ تمام جہانوں کے ربّ کی فرما نبرداری اختیار کرتی ہوں۔''

یہاں بالکل مناسب تھا کہ موسی علیقیا کی وِل وَ بی کے لیے بدالفاظ لائے جاتے:

﴿ إِلَّا مَنْ ظَلَمَ ثُمَّ بَنَّالَ حُسْنًا 'بَغْنَ سُوَّءٍ ﴾

''سوائے اُس کےجس نے ظلم کیااور پھر بدی کے بعدا سے نیکی سے بدل دیا''

اب آیئے سورۃ القصص کی طرف جہاں موٹی علیٰ آئے لیے بیہ بشارت دی گئی تھی: ﴿ إِنَّكَ مِنَ الْاٰمِينِيْنَ ﴿ ﴾ ''نتی میں میں ہیں نہ بیاں میں میں میں ''' ۔ ۔ القصص کی اقتصاد نواز ہو' فی ان

''تم امن میں آ جانے والوں میں سے ہو۔''سورۃ القصص کاسیاق ملاحظہ ہوُفر مایا:

﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْأَخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِينُ وَنَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا اللهِ ( آيت ٨٣) ''بيوه آخرت كا گھر ہے جے ہم ان لوگوں كے ليے بناتے ہيں جوزيين ميں نہ برائي چاہتے ہيں اور نہ ہي فساد۔''

سیدہ از رہ سرے ہے ہم اس دوں سے بیائے ہیں . دوریں یں حدران چاہتے ہیں ادر رہ ان ساد ہ بیآیت عام ہے 'ہراُ س شخص کے لیے بشارت ہے جومذکورہ صفات اپنا تا ہے ۔ایسےلوگوں کے لیےسورۃ الانبیاء کی

آیت کے مطابق پہلے ہی اچھے انجام کی خوش خبری دے دی گئی ہے:

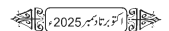
﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتُ لَهُمُ مِّتَّنَّا الْكُسْنَى لِ أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَلُ وْنَ ﴿ ﴾ (الانبياء)

'' بے تنگ جن لوگوں کے لیے ہماری طرف سے نیکی پہلے ہی لکھی جا چکی ہے وہ (عذا بے جہنم) سے دور کردیے جائیں گے۔''

اس كے بعد فرمایا: ﴿ لَا يَحُزُنُهُ هُدُ الْفَزَعُ الْاَ كُبَرُ ﴾ (آیت ۱۰۳)'' ایک بڑی حالت ِ نوف بھی انہیں عُملین نہ کرسکے گی۔'' یعنی وہ حالت امن میں آ جائیں گے۔ تو بالکل مناسب تھا کہ مذکورہ آیت ﴿ تِلْكَ السَّاارُ الْاَخِيرَةُ الخ ﴾ یہاں خاص طور پر لائی جاتی۔

ایک دوسرا جواب یوں ہوسکتا ہے کہ جب پہلے یہ بیان ہو چکا تھا کہ امن رسولوں کے لیے ہوگا اور ان دوسرےلوگوں کے لیے بھی جنہوں نے گوا پنی جانوں پرظلم کیا تھالیکن بعد میں نیکی کاراستہ اختیار کرلیا تھا' تو اس آیت سے ہی معلوم ہوگیا کہ جن لوگوں نے سرے سےظلم نہیں کیا تھا تو وہ بھی رسولوں کی طرح حالت امن میں آجائیں گے۔

اور جب سورۃ القصص سے پہلے بینفصیل بیان ہو چکی تھی کہ کون امن کامستحق ہو گا اور کون نہیں تو یہاں







دوبارہ بیتفصیل بتانے کی چنداں ضرورت نہ تھی۔اسی لیے مختصراً بیالفاظ کہددیے گئے: ﴿ إِنَّكَ مِنَ الْأَمِنِيْنَ ﴿ ﴾ ''بِ شِکتم امن والوں میں سے ہو۔' اوراسی لحاظ سے بھی مناسبتِ آیات کا بیان ہو گیا۔واللّٰداعلم! (۲۷۷) **آسات** ۵۹ تا ۱۲۳

﴿قُلِ الْحَمْدُ لِينْهِ وَسَلَّمُ عَلَى عِبَادِةِ الَّذِينَ اصْطَلَغَى لَا أَاللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾

'' کہدد بچیے کہتمام تعریفیں اللہ ہی کے لیے ہیں اور سلام ہواس کے برگزیدہ بندوں پر ۔کیا اللہ بہتر ہے یا وہ جنہیں پیلوگ شریک تھمہرار ہے ہیں؟''

اب سوال یہ ہے کہ اگلی تمام آیات میں اللہ تعالیٰ کی ربو ہیت اور وصدا نیت کے دلائل بیان ہور ہے ہیں کیکن ہر آیت کا آخری مقطع مختلف ہے جیسے:

﴿بَلْهُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ۞﴾ "بلكه يلوك حق سے انحراف كرتے ہيں۔"

﴿ بَلُ أَكْثَرُهُ هُمُ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ " بكدان ميس الترايجه جانة بي نهيس-"

﴿ قَلِيْلًا مَّا تَنَا كَّرُونَ ۞ ﴾ ` ' تم بهت كم نصحت حاصل كرتے ہو۔''

﴿ تَعْلَى اللهُ عَمَّا يُشْمِرُ كُوْنَ ﴿ ﴾ "جنهين بيشريك كرت بين الله ان سے بالاتر ہے!"

﴿ قُلُ هَا تُوَا بُرُهَا نَكُمُ إِنْ كُنْتُمْ صِدِقِيْنَ ﴿ ﴾ ( ' كهدد يجي الرَّمْ سِيِّ ، وتوا بني دليل لا وَ ـ '

جواباً عرض ہے کہ ان میں سے پہلی آ یت کو لے لیجے۔ اس میں وہ چند با تیں بیان ہوئی ہیں جن کی گواہی عقل دیتی ہے اور زبا نمیں اس کا بر ملااعتر اف کرتی ہیں۔ اگر وہ زمین وآ سان کی خِلقت کے بارے میں غور وفکر کریں گے تو دیکھیں گے کہ اللہ تعالیٰ نے کس حکمت اور پائیداری کے ساتھ انہیں پیدا کیا ہے اور ان میں کیا کیا عجائب اور نشانیاں رکھی ہیں کیکن ان میں تغیرات بھی آ سکتے ہیں۔ ان کی حیرت انگیز بناوٹ اس بات کی دلیل ہے کہ یقیناً ان کا کوئی بنانے والا ہے' ان کی صنعت گری کرنے والا ہے' اور وہ خود بخو دو جود میں نہیں آئے۔ اور نہ ہی انہیں کسی ایسی کہ اس کی طرح حاجت منداور قابلی تغییر رہی ہو۔ یہی بات تمام موجود چیزوں کے بارے میں کہی جستی نے بنا یا ہے جوانہی کی طرح حاجت منداور قابلی تغییر رہی ہو۔ یہی بات تمام موجود چیزوں کے بارے میں کہی ان جاسکتی ہے' اور پھر عقل اس بات کی گواہی ویتی ہے کہ ان کا بنانے والا انہی کی جنس میں ہے اور نہ ہی ان کے مشابہ ہوتو پھر وہ ایک اور مُوجد کا محتاج ہوگا۔ اس بات کی وضاحت کے لیے آخر میں ارشاد فرما یا: ﴿ بُن ہُ هُمْ فَوْهُ مُد یَغْی لُون ﴿ ) یعنی معاملہ فی نہیں ہے' سمجھ میں آتا ہے' لیکن بیلوگ ہے۔ دھری کی بنا پر اس کے مانے سے انحواف کرتے ہیں۔

سورة البقرة كى ابتدا ہى ميں اس مضمون كواس انداز ميں بيان كيا گيا تھا:

﴿ يَا يَّهُمَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي ْ خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ (آيت ٢١)

''اےلوگو!اپنے رب کی عبادت کروجس نے تہ ہیں پیدا کیا ہے اوران کوبھی جوتم سے پہلے تھے۔''

اوراس کے بعدز مین کا ذکر کیا کہ کیسے اُسے بچھونا بنایا' آسان کا ذکر کیا کہ کیسے اُسے تعمیر کیا' آسان سے پانی برسانے کا ذکر کیا کہ جس سے پھل یودے اُگتے ہیں اورلوگوں کورزق بھم پہنچاتے ہیں اور آخر میں کہا:







﴿ فَلَا تَجْعَلُوا لِللَّهِ أَنْكَادًا وَّآنُتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴾

'' تو پھراللہ کے لیےشریک نہ شہراؤاس حال میں کہتم سب جانتے ہو۔''

یہ بالکل وہی انداز ہے جوسورۃ انمل میں پیش کیا گیا ہے ٔ وہاں بھی زمین وآسان کی خِلقت کا ذکر ہے 'آسان سے پانی برسانے کا تذکرہ ہے 'خوش نما باغات اُ گانے کی بات کی گئی ہے اور پھر آخر میں کہا گیا کہ کیا اللہ کے ساتھ کوئی دوسرااللہ ہوسکتا ہے ؟ نہیں! بلکہ بہلوگ انحراف کرتے ہیں۔

دوسری آیات میں اللہ تعالیٰ نے وضاحت کے ساتھ بتادیا کہ بیر عرب اللہ کی ربوبیت کے قائل تھے۔سور ق العنکبوت میں ارشاد فرمایا:

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمُ مِّنْ خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّهُسَ وَالْقَهَرَلَيَقُوُلُنَّ اللهُ ﴾ (آيت الا) "اوراگرتم ان سے پوچھوكه زمين وآسان كوكس نے پيدا كيا اور سورج اور چاندكوكس نے مسخر كيا؟ تووه كہيں گراواللہ نا!"

اوراس کے بعد ( آیت ۶۳ میں )فر مایا:

﴿ وَلَئِنُ سَأَلُتَهُمُ مِّنَ نَزَّلَ مِنَ الشَّهَآءَ مَآءً فَأَحْيَا بِعِ الْأَرْضَ مِنْ 'بَعْدِ مَوْتِهَا لَيقُوْلُنَّ اللهُ الل اللهُ ال

ان کا بیاعتراف کرنااوراس کے بعداللہ کے لیےاس کامثیل اورشر یک ٹھبرانا واضح طور پران کےانحراف ( یعنی عدول عن الحق ) کی علامت ہے جب کہان پر مُجتّ قائم ہو چکی تھی۔

اگلی آیت میں ارشا دفر مایا:

﴿ أَمَّنُ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا … ﴾ (آيت ١١)

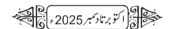
'' بھلاوہ کون ہےجس نے زمین کوجائے قرار بنایا ہے …''

اوراس کے بعد جو با تیں بیان ہوئی ہیں کہ پھراس میں نہریں بنائیں اس میں پہاڑ کھڑے کر دیے اور میٹھے اور کڑو سے بائی کے درمیان ایک رکاوٹ بنا دی تا کہ زبین تمہاری رہائش کے لیے سازگار ہو سکے۔ بیسب با تیں سمجھنے اور عبرت حاصل کرنے کے لیے اس قدر واضح نہیں ہیں جتنا کہ وہ با تیں جواس سے قبل کہی گئی تھیں۔ یعنی زمین و آسان کو پیدا کرنا ، آسان سے پانی برسانا اور پھر اس سے کھیتیاں پیدا کرنا۔ چونکہ ان شانیوں میں پچھ را بین اس لیے آخر میں ارشاد فرمایا: ﴿بَلْ آکَمُونَ هُمْ لَا یَعْلَمُونَ ﴿ اَن اَلَى اَلَى اَلَى اَلَى اَلَى اِلَى اِلَى اِلَى اِلَى اِلَى اِللّٰ اِلْمُ اِللّٰ اللّٰ اللّٰ اِللّٰ اللّٰ اللّٰ

اس کے بعد تدریجی طور پراس سے بھی بڑھ کرایک مخفی اُمرکی طرف توجہ دلائی:

﴿ آمَّن يُعِيْبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السُّوَّةِ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ ﴿ ﴾ (آيت ٦٢)

''کون ہے جوایک بے کس کی پکارکوستا ہواور پھراس کی مشکل کوآ سان کرتا ہےاور تہمیں زمین کا خلیفہ بنا تا ہے؟''







یہاں جس بات کا تذکرہ ہے اس کی حقیقت کو وہی جان سکتا ہے جوخوب غور وخوض کرسکتا ہو' تو یہاں آخر میں بیے کہنا مناسب تھا: ﴿ قَلِیْلًا مَّا تَنَ کَرُوْنَ ﴿ ﴾''تم بہت کم نصیحت پکڑ سکتے ہو۔''

اس کے بعدایک ایسی بات ذکر کی گئی جوند برکریں تو بالکل واضح ہے لیکن اُسے کوئی دوسراانجام نہیں دے سکتا: ﴿ اَمَّنَ يَهُولِ يُكُدُ فِي طُلُلُهٰ بِ الْبَرِّ وَالْبَعْدِ ﴾ (آیت ۱۲)

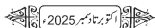
''وہ کون ہے جو تہمیں خشکی اور سمندر کی تاریکیوں میں راستہ دکھا تاہے؟''

اور اسی طرح اپنی رحمت سے پہلے ہی خوشخبریاں دینے والی ہوائیں چلا دیتا ہے تو یہ وہ نشانیاں ہیں جن کو قبول کرتے ہی بنتی ہے۔ اس لیے یہاں آخر میں ارشاد فرمایا: ﴿ تَعْلَى اللّٰهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾'' یہ جو پھرشرک کرتے ہیں اللّٰہ ان سے بالاترے۔''

اس کے بعد فرما یا: ﴿ اَصَّنَ یَّبُدُاوُّ الْخَلُقَ ثُمَّدَ یُعِیْدُوْ ﴾ ﴿ آیت ۱۴ ﴾ '' جملا وہ کون ہے جو اول دفعہ
پیدائش کرتا ہے اور پھر وہی اسے لوٹائے گا۔' اور یہ کہ وہ کون ہے جو تبہارے لیے آسان اور زمین سے رزق کے
خزانے کھولتا ہے؟ یہ وہ سب نشانیاں ہیں کہ ان میں جتنا غور کیا جائے گا' اللہ کے علم اور قدرت سے متصف ہونے
کا شعور حاصل ہوگا' کیونکہ ان دونوں صفات کی روشنی میں او لین پیدائش اور پھر بعدا زموت دوبارہ اٹھائے جانے
کا ادراک ہوتا ہے۔ یہی نہیں' اللہ کی دوسری صفاتِ عالیہ کا بھی شعور حاصل ہوتا ہے۔ ایک دفعہ جب جُت واضح
ہوگئ تو اب سوائے حق کے اعتراف کے اور اللہ پر ایمان لانے کے بغیر کوئی چارا باتی نہیں رہتا کہ وہی خالق ارض و
ساء ہے 'دونوں دنیا وَں کا ما لک ہے' پیدا کرنے والا بھی وہی ہے اور حکم بھی اسی کا چات ہے' تو اگر کوئی نہ مانے اور ضد
پر اتر آئے تو اس سے یہی کہا جائے گا جو آیت کے آخر میں بیان ہوا: ﴿ قُلْ هَا تُوا بُرْ هَا نَکُمُ اِن کُنْتُ مُه
طی قِیْنَ ﴿ ﴾ '' تو پھر لا وَاپنی دلیل اگر تم ہے ہو!' یعنی اگر پھر بھی تم یہ بھتے ہو کہ اللہ کا کوئی شریک ہے تو پھر اس
کی دلیل بھی پیش کرو!

يوں واضح ہو گيا كہ ہرآيت كامقطع اپنے اپنے مضمون سے پورى مناسبت ركھتا ہے واللہ اعلم! 🚭 🥵 🚭









## ترجمه فرا ن مجیر مع صرفی ونحوی تشریح

افادات: حافظ احمد یار مرحوم ترتیب و تدوین: لطف الرحمٰن خان مرحوم مسور گوالنگهل آیات ۹۰ تا ۹۴

﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيْتَأَيِّ ذِى الْقُرُلِى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكُرِ وَالْبَغِي عَيْطُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَكَّرُونَ ﴿ وَاوَفُوا بِعَهْدِ اللهِ إِذَا عُهَدُ تُكُمُ وَلَا تَنْقُضُوا الْاَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيْدِهَا وَقَلُ جَعَلْتُمُ اللهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا ﴿إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ وَلَا تَكُونُوا بَعْدَ لَا يَعْدَ لَا الله يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ وَلَا تَكُونُ الله يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ وَلَا تَكُونُ الله يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ وَلَا تَكُونُ الله يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ فَوْ الله يَعْلَمُ مَا يَعْمَ الله يَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ أَلَا يَعْلَمُ مَا يَعْمَلُونَ أَوْ الله وَ وَلَوْ شَآءَ الله لَهُ كَمُ الله بِهِ ﴿ وَلَيُمَيِّنَ لَكُمْ يَوْمَ الْوَيْمَةِ وَالْمُنَ مِنْ اللهُ لَهُ لَهُ مَا اللهُ وَالْمُ لَكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ وَالْمُنْ مَنْ يَشَاءُ وَلَا اللهُ وَالله الله وَ اللهُ وَالله مَنْ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَالله وَالله والله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله والله و

وكد

وَكَّنَ يَكِكُ (ض) وَكُوْدًا : سَى جَلَّهَ اقامت كَرِنا ـ سَى كَام كَى مَثْقَ كَرِنا ـ وَكُوْدًا : سَعابِده كو پِكا كُرِنا ـ زير مطالعه آيت ٩١ ـ غز ل غز ل

غَزَلَ يَغْذِلُ (ض) غَذُلًا :سوت يااون بثنا كاتنا-







غَيْرِكُ : كا تا ہوا سوت \_زيرمطالعه آيت ٩٢ \_

(آیت ۹۰) اِیْتَائِ دراصل بابِ افعال کا مصدر اِیْتَاءِ ہے۔مضاف ہونے کی وجہ سے تنوین ختم ہوئی ہے اور''ی''محض ہمز ہَ مکسورہ کی کرسی ہے جو پڑھی نہیں جاتی ۔ پالْعَدُ لِ کی با پرعطف ہونے کی وجہ سے اِیْتَا بِہ حالتِ جرمیں ہے۔( آیت ۹۲)اُمَّةِ مؤنث لفظ ہے کیکن اس پرمِنُ داخل ہوا ہے اس لیےافعل تفضیل کامؤنث رُبُولی کے بجائے مذکر اَدُبی آیا ہے۔ (آیت ۹۴) فاسبیہ ہونے کی وجہ سے فَتَزِلَّ مالتِ نصب میں ہے۔ قَلَامٌ مؤنث ساعى ہے اس ليے واحد مؤنث كاصيغه تَزِلَّ آيا ہے۔ فَا سبيه پرعطف ہونے كى وجه سے تَذُاوُقُوُا

#### ترجمه:

إِنَّ اللَّهُ: كِثْكُ اللَّهُ

بِالْعَدُولِ وَالْإِحْسَانِ: عدل كاوراحان كا

وَیَنْهُی :اوروهٔ منع کرتاہے وَالْمُنْكَدِ وَالْبَغْي: اور براكى سے اور سركشى سے لَعَلَّكُمُ : شايدتم لوك وَأَوْفُوا : اورتم لوگ بورا كرو

إِذَا عُهَانُ تُنْهُمُ: جب بھی تم لوگ باہم معاہدہ کرو الْأَيْمَانَ :قسمول كو

وَقَنْ جَعَلْتُهُمُ : اسْ حال مِين كَتْم لوَّك بناحِكِهو عَلَيْكُمُ اليَّ آبِير

إِنَّ اللَّهَ : بِشك الله

مَا تَفْعَلُونَ :اس كوجوتم لوك كرتے مو کَالَّتِنی :اسعورت کی مانندجس نے

غَزْلَهَا: اپنے کاتے ہوئے سوت کو

آنگاقًا:ریزےریزے أَيْمَانَكُمْ أَلِينَ قَسْمُولُ لُو

بَيْنَكُمْ :ايخابين

حالتِ نصب میں ہے۔

يَأْمُوُ :حَكم ديتاہے

وَإِيْتَاكِيْ ذِي الْقُولِي : اور قرابت والے كو پہنجانے کا

> عَنِ الْفَحْشَاءِ: بِحِيالَى ت يَعِظُكُمُ : وه نصيحت كرتا ہے تم كو تَنَا كَّرُونَ : نصيحت حاصل كرو

بِعَهْدِ اللهِ: الله كعهدكو

وَلَا تَنْقُضُوا : اورمت تورُو بَعْدَ تَوْكِيْدِهَا: ان كويكاكي جانے ك بعد اللَّهُ: اللَّهُ كُو

كَفِيلًا: ايك ضامن

تَعْلَمُ : جانتاب

وَلَا تَكُونُوا : اورتم لوگ مت مونا نَقَضَتُ : تُورُ ا

مِنْ بَعُدِ قُوَّةٍ : قوت دي جانے كے بعد تَتَّخِنُ وُنَ :تم لوگ بناتے ہو

دِ پَيا عَثِ فِسادِ

آن تَكُوْنَ: تاكه موجائے

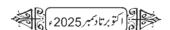




أُمَّةٌ : الكَّروه هِيَ أَدْ بِي : ( كه )و بي زياده برُصنے والا ہو مِنْ أُمَّةِ: دوسر ع كروه سے النَّمَا: کچھنہیں سوائے اس کے کہ يَبْلُوْكُمُ اللهُ: آزماتا عِمْ كوالله به:اسسے وَلَيُبَيِّنَنَّ: اوروه لازماً واضح كرے گا لَكُمْ :تمہارے لیے مّا :اس كو يَوْمَر الْقِيْمَةِ: قيامت كرن وَلَوْ :اوراكر كُنْتُمُ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ : تم لوك انتلاف کرتے تھےجس میں لَيْعَلَكُمْ : تووه بناديتاتم سب كو شَآءَ اللهُ: حَامِتَا الله وَّلْكِنْ: اورليكن أُمَّةً وَّاحِدَةً : ايك (مي) أُمَّت مَنْ يَّشَأَءُ:اس كوجس كووه حابتا ہے يُّضِلُّ: وه مُراه كرتا ہے مَنْ يَّشَآءُ:اس کوجس کووہ چاہتاہے وَيَهْدِي : اوروه ہدایت دیتاہے عَيًّا: اس كے بارے میں جو وَلَتُسْئَلُتَ : اورتم سےلاز مَا يو حِما جائے گا وَلَا تَتَّخِذُ وَإِ : اورتم لوك مت بناوَ كُنْتُهُ تَعْمَلُونَ: تم لوكَ عمل كرتے تھے أَنْمَانَكُمْ أَا يِنْ تَسْمُولُ وَ كَان باعث فساد فَتَزِلَّ: نتجاً كِيسل جائے يَيْنَكُمُ :ايخ ابين بَعْدَاثُبُونِهَا: ال ك جهرم ك بعد قَدَمُ : كُونَى قدم وَتَذُهُ وَقُوا : اورنيتجاً تم لوك چكھو السَّوَّةِ: بُرائي كو صَدَدُتُّهُ :تم نے روکا (لوگوں)و)

مِیما: بسبب اس کے جو عَدَدُتُّھُ : تم نے روکا (لوگوں کو)
عن سَبِیْلِ الله : الله کی راہ سے وَلَکُھُ : اور تمہارے لیے عَن سَبِیْلِ الله : الله کی راہ سے وَلَکُھُ : اور تمہارے لیے عَن اَبِّ عَظِیْھُ : ایک بڑا عذاب ہے اس کو قرآن کریم کی جامع ترین آیات ہے جس میں پوری اسلامی تعلیمات کو چند الفاظ میں سمود یا گیا ہے۔ حضرت عبد الله بن مسعود والنظی نے اس کو قرآن کی جامع ترین آیت فرما یا اور حضرت اکثم بن صیفی والنظی اس آیت کی بنا پر اسلام میں داخل ہوئے۔ جب رسول الله سالنظی آیا ہے نے بیہ آیت ولید بن مغیرہ کے سامنے تلاوت فرما کی تواس نے اپنی قوم قریش کے سامنے اپنا جو تا تربیان کیاوہ بیر تھا: ''خدا کی قسم! اس (قرآن) میں ایک خاص حلاوت ہے اور اس کے او پر ایک خاص رونق اور نور ہے۔ اس کی جڑسے شاخیں اور پخ نکنے والے ہیں اور شاخوں پر پھل گئے والا ہے۔ یہ کسی انسان کا کلام ہر گرنہیں ہوسکتا۔'' (معارف القرآن)

**نوٹ** ۲: آیت ۹۰ میں جن چیزوں کو کرنے یا جھوڑنے کا حکم تھا' آیت ۹۱ میں ان کے نقاضوں میں سے اب







خاص طور سے ایفائے عہد کی تاکید کی گئی ہے۔ یہ چیز بذات خود بھی ایک بہت بڑی خوبی ہے 'لیکن اس کامسلم قوم کی عروج وتر قی پر بے انتہا اثر پڑنے والا تھا۔ اس لیے تھم دیا کہ جب اللہ کا نام لے کر معابد ہے کرتے ہوتو اللہ کے نام کی حرمت قائم رکھو۔ کسی قوم یا کسی شخص سے معاہدہ ہو (بشر طیکہ خلاف شرع نہ ہو) تومسلمان کا فرض ہے کہ اسے پورا کرے خواہ اس میں کتنی ہی مشکلات کا سامنا کرنا پڑے۔ یہ بیجھنا چاہیے کہ قسم کھانا گویا اللہ کو اس کا گواہ یا ضامن بنانا ہے۔ پھرا گلی آیت میں بتایا کہ عہد باندھ کرتو ٹرنا ایسی حماقت ہے جیسے کوئی عورت دن بھر سوت کا تے اور شام کو اسے تو ٹر کر پارہ پارہ کر دے۔ یہ شخت ناعا قبت اندیش ہے' کیونکہ اگر اعتبار نہ رہے تو دنیا کا نظام مختل ہوجائے گا۔ (تفسیرعثانی سے ماخوز)

نوٹ ساز'' کاتے ہوئے سوت کو تو ڑنا''عربی کا محاورہ ہے۔ اس کا مفہوم اردو کے اس محاور ہے سے ادا ہوتا ہے کہ اپنے سازے کیے کرائے پر پانی پھیرنا۔ اب سوال یہ ہے کہ کوئی شخص' ادارہ یا قوم اگر وعدہ خلافی یا عہد شکنی کرتی ہے تو اس کے سازے کیے کرائے پر پانی کیسے پھر جاتا ہے؟ یہ بات انگریزی کی ایک کہاوت سے بچھ میں آتی ہے۔ اس کا مفہوم یہ ہے کہ اگر دولت چلی گئی تو پچھ بیس آیا' اگر صحت چلی گئی تو پچھ گیا اور اگر reputation چلی گئی تو پچھ پلا گیا۔ اور آدمی مدتوں کی محنت سے اپنی جو اچھی شہرت اور ساکھ (reputation) بناتا ہے وہ کسی ایک وعدہ خلافی یا عہد شکنی سے جاتی رہتی ہے۔

#### آيات ٩٥ تا ١٠٠

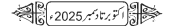
وَلَا تَشْتَرُوْا بِعَهْ اللهِ ثَمَنَا قَلِيْلًا ﴿ إِثَمَا عِنْدَ اللهِ هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ مَا عِنْدَ اللهِ هُو خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ مَا عِنْدَ اللهِ بَاقٍ ﴿ وَلَنَجْزِيَنَّ اللّهِ هُو مَبْرُوَّا اَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَنَجْزِيَنَّ اللّهِ يَا فَي وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَتُهُ حَيْوةً طَيِّبَةً وَلَيْ عَلَيْ لَوْنَ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَتُهُ حَيْوةً طَيِّبَةً وَ لَا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ الْجُرَهُمْ بِإَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ فَا اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهِ اللهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

#### <u>نفد</u>

نَفِلَ يَنْفَكُ (س) نَفَادًا: ختم مونا ُ فنامونا \_ زيرمطالعه آيت ٩٦ \_

### نركيب

(آیت ۹۵) اِنَّمَا عِنْلَ الله میں اِنَّمَا کلمهٔ حصرتین ہے بلکہ اِنَّ کے اسم مَاکواس کے ساتھ ملا کرلکھا گیا ہے اور عِنْلَ الله اس کی خبر ہے۔(دیکھوالبقرۃ:۱۱۔۱۲) نوٹ ۲)۔(آیت ۹۷) عَمِلَ کامفعول عَهَلًا محذوف ہے اور صَالِحًا اس کی صفت ہے۔ نُحْیِینَ کامفعول لا کی ضمیر ہے اور تحیٰوۃً طیِّبَۃً مفعول مطلق ہے۔ یہاں باب افعال کے مصدر کے بجائے ثلاثی مجرد کامصدر تحیٰوۃً مفعول مطلق کے طور پرآیا ہے اور طیِّبَۃً اس کی صفت ہے۔







بِعَهْنِ اللهِ: الله كعهدك بدلے إِنَّمَا عِنْدَاللَّهِ: بِشَكُ وه جواللَّه كَ ياس ب لَّكُمُ :تمهارے ليے تَعْلَمُونَ: جانة ہو يَنْفَلُ: فنا موجائے گا بَاقِ : باقى رہے والا ہے الَّذِينَ صَبَرُو وَا: ان كوجو ثابت قدم رب بِأَحْسَنِ :اس كيبترين كيمطابق مَنْ عَمِلَ: جس نِعْمل كيا مِّنْ ذَكْرِ: كسى مرومين سے وَهُوَ :اس حال میں کہوہ فَكَنُحْيِينَةَ ف : توجم لاز مأجِلائيں گےاس كو وَكَنَجُوزِيَنَّهُمْ : اور ہم لاز ماً پورا پورادیں گےان کو بِأَحْسَنِ :اس كِ بهترين كے مطابق فَإِذَا: يَس جب بَهِي فَاسْتَعِنُ بِاللهِ : تو بناه ما نَكُ ليس الله كي إِنَّهُ: حقيقت بيرے كه

سُلُطِحٌ: كُونَى اختيار وَعَلَى رَبِّهِمُ : اوراي ربّ پر بى إِنَّمَا: كَيْحِهُ بِينِ سوائے اس كے كه عَلَى الَّذِينَ : ان پرہج وَالَّذِينَ هُمُهُ: اوران پر بھی (یعنی بالخصوص) جو

مُشْيرِكُونَ :شرك كرنے والے ہوتے ہيں

نوٹ: پاکیزہ زندگی مال ودولت اور دنیوی عیش وآ رام کے ساتھ بھی ہوسکتی ہے اوران کے بغیر بھی۔ان چیزوں کا زندگی کی پاکیزگی سے کوئی ربطنہیں ہے۔صحابہ کرام ٹٹائی میں ایسے بھی تھے جن پراکثر فاقے گزرتے رہتے تھے اور وہ بھی تھے جن کی دولت کا حساب نہیں تھا۔لیکن تمام صحابہ کرام ٹوٹٹٹئ جیسی پا کیز ہ زندگی گزار گئے ہیں وہ تو پھر

وَلا تَشْتَرُوا : اورتم لوك مت خريدو تَمَنَّا قَلِيْلًا: تھوڑی تی قیت هُوَ خَيْرٌ : وه (ہی) بہتر ہے إِنْ كُنْتُمْ إِلَّرِتُمْ لُوگ

مَاعِنْكَ كُمْهِ: وه جوتم لوگوں كے ياس ہے وَمَا عِنْكَ اللهِ : اوروه جوالله كياس ب وَلَنَجْزِينَّ : اورہم لاز ماً پورا پورادیں گے آجُرُهُمُ :انكارر

مَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ : جووهُمُل كرتے تھے صَالِحًا : كُونَى نيك (عمل) آؤ اُنْتٰی : یا کسعورت میں سے

مُؤْمِنٌ :صاحبِ ايمان هو

حَيْوةً طَيِّبَةً : جي پاكيزه جينا موتاب أَجْرَهُمُ :انكارر

مَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ : جووهُ مُل كرتے تھے قَرَاْتَ الْقُرُانَ: آبٌ پِرْهِينِ قرآن مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيُعِهِ: وهتكارے موئے

شیطان سے

لَيْسَ لَهُ بَهِيں جاس كے ليے

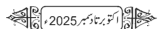
عَلَى الَّذِيْنَ أَمَنُوا : ان لوكوں يرجوا يمان لائے يَتَوَكَّلُوْنَ : وه لوگ بھروسا كرتے ہيں

سُلْظنُهُ: اس كااختيار

يَتَوَلَّوْنَهُ: دوست بناتے ہیں اس کو

به:اس (یعنی شیطان) کے سبب سے







تا بعین کو بھی نصیب نہیں ہوئی ۔ہم لوگ تو کسی شار وقطار میں نہیں ہیں ۔

جن لوگوں کو پاکیزہ زندگی کی ایک ہلکی ہی رمق بھی نصیب ہو جاتی ہے ان کی سب سے نمایاں خصوصیت یہ ہوتی ہے کہ ان کی کوئی چیز اگرچین جائے تو انسان ہونے کے نا طے افسوس تو ان کو بھی ہوتا ہے لیکن ان کا افسوس یا ساور ناامیدی میں تبدیل نہیں ہوتا بلکہ وہ بہت جلدا پنے افسوس پر قابو پالیتے ہیں۔ اور اگر کوئی چیز ان کوئل جائے تو خوثی تو ان کو بھی ہوتی ہے لیکن اس خوثی میں وہ آپے سے باہر نہیں ہوتے اور جلد ہی اپنی خوثی پر قابو پالیتے ہیں۔ گویا ان کی زندگی سورۃ الحدید کی آیت ۲۲ کی ہدایت کا ایک جیتا جاگنا نمونہ ہوتی ہے۔ اس خصوصیت کی تا ثیر سے ہوتی ہے کہ ان کی زندگی ماضی کے پچھتا ووں اور مستقبل کے اندیشوں سے پاک ہوتی ہے۔ پھر اس تا ثیر کا نتیجہ سے نکلتا ہے کہ ان کی زندگی ماضی کے پچھتا ووں اور حرص و ہوس کی اُس آگ سے پاک ہوتے ہیں جس کو قر آن مجید میں گلتا ہے کہ ان کے ہوش وحواس پر چھا جاتی ہے اور المحزۃ) کہا گیا ہے۔ یعنی جو انسان کے ہوش وحواس پر چھا جاتی ہے اور الحمزۃ) کہا گیا ہے۔ یعنی جو انسان کے ہوش وحواس پر چھا جاتی ہے اور ایکھ بھلے آدمی کی مت مار دیتی ہے۔

پاکیزہ زندگی کی میہ باطنی کیفیت اس دنیا کی جنت ہے جس کے لیے امام ابن تیمیہ کہا کرتے ہے کہ میری جنت میرے سینے میں ہے۔ میہ جنت ان لوگوں کا نقد انعام ہے جو حالتِ ایمان میں نیک اعمال کرتے ہیں اور آخرت میں ان کا اجران کے بہترین اعمال کے مطابق دیا جائے گا۔ اس کا مطلب میہ ہے کہ''جس شخص نے دنیا میں چھوٹی اور بڑی ہر طرح کی نیکییاں کی ہوں گی' اسے وہ اونچا مرتبہ دیا جائے گا جس کا وہ اپنی بڑی سے بڑی نیکی کے لحاظ ہے مستحق ہوگا۔'' (تفہیم القرآن) رسول اللہ صلی تاہی کی ارشاد ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے مؤمن بندے پرظلم نہیں کرتا بلکہ اس کی نیکی کا بدلہ دنیا میں عطافر ما تا ہے اور آخرت کی نیکیاں بھی اسے دیتا ہے۔ ہاں کا فراپن نیکیوں کا بدلہ دنیا میں ،ی پالیتا ہے' آخرت میں اس کے ہاتھ میں کوئی نیکی باقی نہیں رہتی۔ (بحوالہ مسلم' منقول از ابن کشر)

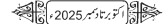
#### آیات ۱۰۱ تا ۱۰۵

وَإِذَا بَتَّالْنَا اَيَةً مَّكَانَ اِيَةٍ وَاللهُ اَعْلَمُ مِمَا يُنَزِّلُ قَالُوْۤا اِثَّمَاۤ اَنْتَ مُفْتَرٍ ﴿ بَلُ اَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ قَالُوۡا اِثَمَاۤ اَنْتَ مُفْتَرٍ ﴿ بَلُ اَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ لِمَانُ الّذِيْنَ اَمَنُوْا وَهُدًى وَّ بُشْرى لِلْمُسْلِمِيْنَ ﴿ وَلَا لَهُ لَكُونَ اللّهُ وَلَهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلّمُهُ بَشَرٌ ﴿ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ اللّهِ وَلَهُمْ عَنَا اللّهِ لَلْمُسْلِمِيْنَ ﴿ وَاللّهُ وَلَهُمْ عَنَا اللّهُ وَلَهُمْ عَنَا اللّهُ وَلَهُمْ عَنَا اللّهُ وَالْمَلْ وَالْمَلْ وَاللّهُ وَلَهُمْ عَنَا اللّهُ وَالْمُلْ وَالْمَلْ وَالْمُولِ اللّهُ وَلَهُمْ عَنَا اللّهُ وَالْمُولِ اللّهُ وَالْمُولُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُمْ عَنَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### عجم

عَجُمْ يَعْجُمُ ( ك ) عُجْهَةً : لكنت كا مونا مُكلانا ـ

۔ آئج کھُ: اَفْعَلُ الوان وعیوب کے وزن پرصفت ہے کیکن اس کی جمع اَفْعَلُ اتفضیل کے اوزان پر آتی ہے'







یعنی اَنْجِمَنُوْنَ اور اَعَاجِمُ (۱)صاف بیان نه کرنے والا 'خواه عربی ہو(۲) غیرعربی' خواه ضیح عربی بولتا ہو۔ ﴿ وَلَوْ نَوَّ لَنْهُ عَلَى بَعْضِ الْاَنْجَبِيدِيْنَ ۞﴾ (الشعراء) ''اوراگر ہم نازل کرتے اس کوغیرعربی لوگوں کے کسی پر۔' اَنْجَبِیکیؓ (اسم نسبت ہے):غیرعرب سے نسبت والی کوئی چیز۔زیرمطالعہ آیت ۱۰۳۔

#### ترجمه:

اْنَةً :كسى آيت كو وَإِذَا بَدَّ لَنَا : اورجب بھی ہم تبدیل کرتے ہیں وَّاللهُ : اور الله مِّكَانَ ايَةِ: كُسي آيت كي جلّه بِمَا يُنَزِّلُ: اس كوجووه نازل كرتاب أَعْلَمُهُ: سب سے زیادہ جاننے والا ہے قَالُوۡۤ ا : تووه لوگ کہتے ہیں اِثْمَاً أَنْتَ : مِجْهِين سوائے اس کے کہ آپ بَلْ أَكْثَرُهُمْ : بلكهان كاكثر مُفْتَدِ : گھڑنے والے ہیں لَا يَعْلَمُونَ:عَلَمْ بَيْنِ رَكِيَّةٍ قُلْ زَوْلَهُ: آبُ كهيا تارااس كو مِنْ رَّ بِنِكَ : آبُ كرب (كي طرف) سے رُوْ كُ الْقُدُسِ: روح القدس ( يعنى جبرائيلٌ ) نے لِيُثَبِّتَ: تاكهوه جمادے بِالْحَقِّ : قَلْ كَساتھ وَهُدًّى : اور ہدایت ہوتے ہوئے الَّن يْنَ الْمَنْهُ ١: ان كوجوا يمان لاكِ وَّ بُشَٰرٰی: اور بشارت ہوتے ہوئے لِلْمُسْلِمِيْنَ: فرمانبرداري كرنے والول كے ليے أَنَّهُمْ يَقُولُونَ : كه بيلوك كهتم مين وَلَقَلُ نَعْلَمُ اور بِشَكَ مم ن جان ليا ب يُعَلَّمُهُ: سكها تابانُ كو النَّمَا: کیجہیں سوائے اس کے کہ لِسَانُ اللَّذِي : أس كَى زبان بَشَرُّ :ايك بشر يُلْجِلُونَ : بيلوك مائل (يعنی اشاره) كرتے ہیں الّنه: جس كي طرف ٱعْجَيِيُّ :غيرعر بي ہے وَّهٰ فَالِسَانُ : اور بيزبان ہے عَرَبِيٌّ مُّبِينٌ : واضح عربي إِنَّ الَّذِينَ: بِشُك جُولُوگ بايت الله : الله كي آيتول ير لَا يُؤْمِنُونَ: ايمانٰ ہيں لاتے لَا يَهْ بِي يَهِمُ اللَّهُ: بدايت نبيس دے گاان كوالله وَلَهُمْ : اوران كے ليے عَلَىٰ ابْ أَلِيْهُمْ : ايك در دناك عذاب ٢ النَّمَا: کیچھاہیں سوائے اس کے کہ يَفْتَرِي الْكَنِب: كَمْرْتِ بِي جَمُوتُ وَ الَّنِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ : وولوك جوايمان بيس لات

نوك: آيات كمنسوخ ہونے اوراس كى حكمت كاذكرسورة البقرة كى آيت ٢٠١ ميں آچكا ہے اوراس كے نوك

وَأُولَيْكَ: اوروه لوك







بايت الله: الله كي آينول ير

هُمُ الْكُنِابُونَ : بى جموث كہنے والے ہيں

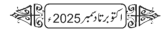
میں اس کی وضاحت کی جا چکی ہے۔ یہاں آیات کی تبدیلی سے مراد احکام کی تبدیلی ہے۔ ہم اس کی دومثالیس دے رہے ہیں جوتفسیر عثانی سے ماخوذ ہیں۔ سورۃ المرمل کی ابتدائی تین آیات میں علم تھا کہ رات کا تقریباً آدھا حصہ نماز پڑھیں۔ یہ تبجد کی نمازتھی۔ رسول الله سال بعد (بحوالہ تفسیر نعیمی ) اس سورہ میں آیت ۲۰ نازل ہوئی جس کے مطابق تبجد فرض کے بجائے نفل ہوگئی اور وقت کی مقدار لوگوں کی سہولت پر جیموڑ دی گئی۔ اس طرح مکہ میں قال سے ممانعت اور ہاتھ رو کے رکھنے کا علم تھا۔ پھر سورۃ الحج میں اس کی اجازت دی گئی اور بعد میں قال فی سبیل الله فرض کفا ہے ہوگیا۔

#### آیات۲۰۱ تا ۱۱۰

مَنْ كَفَرَ بِاللهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهَ إِلَّا مَنُ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنَ ﴿ بِالْإِيمَانِ وَلَكِنَ مَّنَ شَرَحَ بِالْكُفُرِ صَدُرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللهِ وَلَهُمْ عَنَابٌ عَظِيْمٌ ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمُ السَتَحَبُّوا الْكُفْرِ صَدُرًا فَعَلَيْهِمْ فَضَبٌ مِّنَ اللهِ وَلَهُمْ عَنَابٌ عَظِيْمٌ ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمُ السَتَحَبُّوا الْحَيْوةَ اللّهُ نَيَا عَلَى اللهُ وَيَنَ ﴾ أوليَك اللهُ كَتَعَاللهُ عَلَيْهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَاَبْصَارِهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْعُفِلُونَ ﴿ لَا جَرَمَ النَّهُمُ فِي اللّهٰ حِرَةِ عَلَى اللهُ عَلَيْ وَنَ ﴿ لَا جَرَمَ النَّهُمُ فِي اللّهِ وَلَيْكَ هُمُ الْعُفِلُونَ ﴿ لَا جَرَمَ النَّهُمُ فِي اللّهِ وَمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَيْكَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### ترجمه:

بِالله : الله كا إِلَّا مَنْ : سوائ اس كَجْس كو وَقَلُهُهُ : اس حال ميں كداس كادل بِالْإِیْمَانِ : ایمان پر مَّنْ شَمَرَ تَ : جَس نے كشادہ كيا فَعَلَيْهِهُ مُ : توان لوگوں پر فِعَالَيْهِ مُ : الله (كى طرف) سے قِنَ الله : الله (كى طرف) سے عَنَ البُّ عَظِيْمٌ : ایک بڑا عذا ب ہے الله تَحَبُّوا : ترجیحوی عَلَى الْاٰخِرَةِ قِ: آخرى (زندگى) پر الله تَهْدِيى : نہيں ہدايت ديتا اُولِيَّكَ اللَّذِيْنَ : يوه لوگ ہيں اُولِيَّكَ اللَّذِيْنَ : يوه لوگ ہيں اُولِيَّكَ اللَّذِيْنَ : يوه لوگ ہيں مَنْ كَفَرَ : جَس نے انكاركيا مِنْ بَعْدِرائِي آئِي اَنِهَ : اپنے ایمان کے بعد اُکُوِهَ : مجبورکيا گيا مُطْمَلُنُ فَّ : مطمئن ہو وَلَكِنُ : اورليكن إِلْكُفُورِ صَدُّدًا : كفر سے سينے كو وَلَهُمْ : اوران کے ليے خُلِكَ بِأَنَّهُمُ ثَنِيا : نزو كِي زندگى كو وَلَنَّ اللَٰهَ : اور بيك الله الْقَوْمَ الْكُورِيْنَ : انكاركر نے والے لوگوں كو





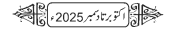


عَلَى قُلُو عِهِمْ: جَن كِرلوں پر وَاَبْصَادِ هِمْ : اور جَن كَى بِصارتوں پر هُمُ الْغُفِلُونَ : بَى غافل بَي اَنَّهُمْ ذَ كَه بِيلُوگ هُمُ الْخُسِرُ وْنَ : بَى خساره پانے والے بي اِنَّ رَبَّكَ : بِ شِک آپُ كارب هَاجُرُوٰ ا : بَجرت كى فُتِنُوْ ا : اَبْيِس آ ز مائش مِيں ڈالا گيا وَصَبَرُوْ آ : اور ڈ ٹے رہے وَصَبَرُوْ آ : اور ڈ ٹے رہے مِنْ اَبْعُلِهَا : اس كے بعد رَّحِيْهُمْ : بميشہ رحم كرنے والا ہے ظبَعَ اللهُ : چِماپ لگادی الله نے
وَسَمُعِهِمْ : اور جن کی ساعت پر
وَالْوَلْمِكَ : اور بيلوگ
وَاُولْمِكَ : اور بيلوگ
فِي الْالْخِرَةِ : آخرت بيل
فِي اللهِ نِينَ : ان كے ليے جنہوں نے
مِنْ 'بَعُومَا : ان كے ليے جنہوں نے
مِنْ آبَعُومَا : ان كے ليے جنہوں نے
مِنْ آبَعُومَا : ان كے ليے جنہوں نے
مِنْ آبَعُومَا : ان كے ليے جنہوں نے
مُنْ آبَعُومَا : ان كے ليے جنہوں نے
اِنَّ رَبَّنَا کَ اللهِ الل

نوٹ: آیت ۲۰۱ سے تابت ہوا کہ جن شخص کو کلم کفر کہنے پر اس طرح مجبور کردیا گیا کہ اگر وہ کلمہ نہ کہے تو اس کو آ کردیا جائے تو ایسے اکراہ کی حالت میں اگروہ زبان سے کلم کفر کہہ دے مگر اس کا دل ایمان پر جما ہوا ہوتو اس پر کوئی گناہ نہیں ۔ بیر خصت کا پہلو ہے 'جبہ عزیمت بیہ ہے کہ جان دے دے لیکن کلم کفر نہ کہے۔ صحابہ کرام شائین میں دونوں مثالیں ہیں۔ حضرت یا سر ڈاٹنٹ کو کلم کفر کہنے سے انکار کرنے پرقتل کردیا گیا' جبکہ ان کے صاحب زادے حضرت ممار ڈاٹنٹ نے جان بچانے کی خاطر کلم کفر کہد دیا۔ دشمنوں سے رہائی پاکر رسول اللہ ساٹنٹی آیئی کی خدمت میں حاضر ہوکروا قعہ بیان کیا۔ آپ ساٹنٹی آیئی نے نے پوچھا کہ اس وقت تمہارے دل کا کیا حال تھا؟ انہوں نے کہا کہ دل تو ایمان پر جما ہوا تھا۔ اس پر آپ ساٹنٹی آیئی نے فرمایا کہتم پر اس کا کوئی وبال نہیں ۔ آپ ساٹنٹی آیئی کے اس فیصلہ کی قصد ان میں بی آیت نازل ہوئی۔ (معارف القرآن سے ماخود)

#### آيات ااا تا ١١٥

يَوْمَ تَأْتِى كُلُّ نَفْسٍ تُجَادِلُ عَنْ تَفْسِهَا وَتُوَقَّى كُلُّ نَفْسِ مَّا عَلِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَخَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ امِنَةً مُّظْمَئِنَةً يَأْتِيُهَا رِزْقُهَا رَغَمًّا مِّنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتُ وَخَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ امِنَةً مُّظْمَئِنَةً يَأْتِيُهَا رِزْقُهَا رَغَمًّا مِّنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكُفَرَتُ بِإِنْعُمِ اللهُ عَلَيْهُ وَالْحَوْقِ مِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴿ وَلَقُلْ جَآءَ هُمُ لَا يُعْمِ اللهُ عَلَيْهُ وَنَ ﴿ وَالْحَوْقِ مِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴿ وَلَقُلْ جَآءَ هُمُ اللهُ عَلَيْهُمْ فَكُلُوا مِعَا رَزَقَكُمُ اللهُ كَللّا وَسُولٌ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْعَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهَ عَفُورٌ تَحِيْمُ ﴿ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ اللهُ غَفُورٌ تَحِيْمُ ﴿ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ اللهُ غَفُورٌ تَحِيْمُ اللهُ عَلَيْ لَا عَلَيْ اللهُ عَفُورٌ تَحِيْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْهُمْ أَوْلًا عَادٍ فَإِنَّ اللهُ غَفُورٌ تَحِيْمُ اللهُ عَنُولُونَ اللهُ عَلَا عَلْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عِنْهُمْ أَعْلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل







#### تر کیب

آیت ۱۱۱) وَفَی کے دومفعول آتے ہیں'کس کو دیا اور کیا چیز دی۔ تُوَقَی فعل مجہول ہے۔ اس کا پہلامفعول گُلُّ نَفْسِ ہے اور نائب فاعل ہونے کی وجہ سے حالت ِرفع میں ہے۔ اس کا مفعول ثانی مَا ہے اور محلاً حالتِ نصب میں ہے۔ (آیت ۱۱۲) حَرَّب کا مفعول ہونے کی وجہ سے مَثَلًا حالتِ نصب میں ہے اور قَرِّیَةً اس کا بدل ہونے کی وجہ سے مَثَلًا حالتِ نصب میں ہے اور قَرِّیَةً اس کا بدل ہونے کی وجہ سے منصوب ہوا ہے۔ کانٹ کا اسم اس میں شامل بھی کی ضمیر ہے جو قرِّیَةً کے لیے ہے' جب کہ کانٹ کی خبر ہونے کی وجہ سے امِنَةً اور مُطْهَمِیْتَةً حالتِ نصب میں ہیں۔ دَغَمًا حال ہے۔ (آیت ۱۱۲) فکلُو اکامفعول محذوف ہے جو شَیْمَنَا یا آکمًلا ہوسکتا ہے۔ حَللًا اور طَیّیِبًا فعل محذوف کی صفت ہے۔

#### ترجمه:

یوْهَ تَاْتِیْ :جس دن آئے گ ایُوهَ تَاٰتِیْ :جس دن آئے گ وَتُوفَیْ : اور پوراپوراد یاجائے گا هَا عَمِلَتْ : وه جواس نَظل کیا لایُظلَمُوْنَ :ظلمٰہیں کیاجائے گا هَدُولًا : ایک مثال گانتُ اٰمِنَةً : وه فی امن میں تَاٰتِیْهَا : پہنچا تھااس کو وَغَدَّا : بافراغت فَکَفَرَتْ : اس نے پھر ناشکری کی فَکَفَرَتْ : اس نے پھر ناشکری کی فَکَفَرَتْ : اس نے پھر ناشکری کی

بِهِ تَا : بَسِب ال کے جو وَلَقَدُ اللّهُ عَلَا عَلَمُ اللّهُ اللّهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

كُلُّ نَفْسِ: ہرايك جان عَنْ نَّفُسهَا : این جان کی طرف سے كُلُّ نَفْسٍ: ہرا يک جان کو وَهُمْ :اوران لوگول ير وَضَرَبَ اللهُ : اوربيان كى الله ن قَرْيَةً : ايك بستى كي مُّطْمَئِنَّةً :مطمئن رزُقُهَا :اس كارزق مِّنْ كُلِّ مَكَانٍ: ہرايك جُلهت بِأَنْعُمِهِ اللهِ : الله كي نعمتول كي لِبَاسَ الْجُورُ عِ وَالْحَوْفِ: خوف اور بھوک کے كَانُوْا يَصْنَعُوْنَ : وولوك كاريكري كرتے تھے رَسُولٌ مِّنْهُمْ ذايك رسول ان ميس سے فَأَخَذَهُمُ : تو بكر اان كو وَهُمْ :اس حال میں کہوہ لوگ فَكُلُوْ ا مِيًّا : پَسِتُم لُوكَ كَعَا وَاسْ مِينِ ہے جو حَلَّلًا طَيِّبًا: طلال ( كھانا) پاك ( كھانا) نِعْمَت اللهِ: الله كي نعمت كا



اتِّناهُ :اس كى ہى



اِنَّمَا : بَحِمْ بِين سوائے اس کے کہ الْمَیْدَةَ نَهِ مردارکو وَ کَنْحَمَ الْمِیْنُونِیْ نِیْدِ : اورسور کے گوشت کو لِغَیْرِ اللّٰہ بِیہ : غیر اللّٰد کے لیے جس کو غَیْرَ بَاغِ : بغاوت کرنے والا ہوئے بغیر فَوْنَّ اللّٰہ : توبِ شک اللّٰہ دَّحِیْمٌ : بمیشہ رحم کرنے والا ہے دَّحِیْمٌ : بمیشہ رحم کرنے والا ہے تَعُبُكُوْنَ: بَنَدگَ كُرتِ ہو حَرَّمَ عَكَيْكُمُ :اس نے حرام كياتم لوگوں پر وَاللَّهَ مَر: اور خون كو وَمَا أُهِلَّ: اور اس كو پكارا گيا فَهَنِ اضْطُرَّ: پس جو مجبور كيا گيا وَّلاَ عَادٍ: اور نه حد سے گزرنے والا ہوتے ہوئے غَفُورٌ: بے انتہا بخشنے والا ہے

نوٹ: یہاں جس بنی کی مثال پیش کی گئی ہے اس کی کوئی نشا ندہی نہیں کی گئی۔ بظاہرا بن عباس بھا ہی کا یہ قول سیح معلوم ہوتا ہے کہ یہاں نام لیے بغیر خود مکہ کو مثال کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔ اس صورت میں خوف اور بھوک کی جس مصیبت کے چھا جانے کا یہاں ذکر کیا گیا ہے' اس سے مراد وہ قحط ہوگا جو نبی سائٹی آیا پیم کی بعثت کے بعد ایک مدت تک اہل مکہ پرمسلط رہا۔ (تفہیم القرآن)

#### آیات۲۱۱۶ تا ۱۱۹

وَلَا تَقُوْلُوا لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَتُكُمُ الْكَنِبَ هٰنَا حَلَا وَهٰنَا حَرَامٌ لِتَغْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَنِبَ هٰنَا حَلَا وَهٰنَا حَرَامٌ لِتَغْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَنِبَ لا يُغْلِحُونَ ﴿ مَتَاعٌ قَلِيْلٌ ۗ وَلَهُمْ عَنَابٌ الْكَنِبَ لا يُغْلِحُونَ ﴿ مَتَاعٌ قَلِيْلٌ ۗ وَلَهُمْ عَنَابٌ اللهُمْ وَعَلَى اللّهِ الْمُنْ اللهِ الْكَنِبَ لَا يُغْلِمُونَ ﴿ وَمَا ظَلَمْنُهُمْ وَلكِنُ كَانُوا اللهُ وَءَ يَجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُوا مِن ابْعُلِ كَانُوا اللهُ وَء يَجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُوا مِن ابْعُلِ

ۮ۬ڸؚػۅؘٲڞڶۘڂؙٷٙٳ<sup>ڒ</sup>ٳڽۧڗؠۜۧڰڡؚڽؙ٬ؠؘۼۑۿٲڶۼؘڣؙٷڒڗۜڿؽۿ۠

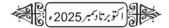
#### ترکیب

(آیت ۱۱۱) تَقُوُلُوْا کا مفعول لِهَا ہے اور محلَّا منصوب ہے۔ (۱) لِهَا کا بدل ہونے کی وجہ سے اَلْکَذِبَ حالتِ نصب میں ہے (۲) لِیَقَا تَرُوْا پر جولام ہے اس کولام کئی کے بجائے لام عاقب ماننازیادہ بہتر ہے۔ (قافظ احمد یارصاحبؒ) ترجمہ میں ہم اس کوتر جے دیں گے۔ (آیت ۱۱۷) مَتَاعٌ قَلِیُلٌ خبر ہے' اس کا مبتدا هٰذَا محذوف ہے۔

#### ترجمه:

وَلاَ تَقُوْلُوْا : اورتم لوگ مت کھو لِبَمَا تَصِفُ : اس کو جو صفت بیان کرتی ہیں اَلْ اِلْمَا تَتُكُمُ : تمہاری زبانیں الْكَانِبَ : جو جھوٹ ہے

(۱) لِيَهَا كُومْفعول كَهِنامشكل لَكَتا ہے' يه تَقُوْلُوْا كامتعلق ہوسكتا ہے۔ تَقُوُلُوْا كامفعول به جملہ ہے' هٰ فَهَا صَلاَّ .....الخ'' (۲) يه بچى ممكن ہے كه ''الْ كَذِب' مفعول ہواور جمله'' هٰ فَهَا صَلاَّ .....الخ''اس كابدل ہو۔ (حاشيه از مؤمن محود)







وَهٰذَا حَرَامُ اللهِ الْكَذِبُ اللهُ يرجمون عَلَى اللهِ الْكَذِبُ اللهُ يرجمون يَفْتُرُونَ : هُوْتِ بِينِ لَا يُفْلِحُونَ : وه لوگ فلاح نہيں پائيں گے وَلَّهُ هُمُ : اور ان کے ليے وَلَّهُ هُمُ : اور ان کے ليے وَلَّهُ هُمُ : اور ان کے ليے وَلَّهُ هُمُ اَلْهِ اَلْهُ يُمْ اَلَّهُ اللهُ الل

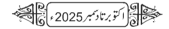
دَّجِيْمٌ: ہمیشہ رحم کرنے والا ہے

هٰ اَ حَلْلُ: (که) بیر حلال ہے لِّتَهُ تَرُوُّا: نیتجنًا تم لوگ گھڑو گے اِنَّ الَّذِینِ نَ: بِ شِک وہ لوگ جو عَلَی اللّٰہِ الْکَیْنِ بَ: اللّٰہ پر جھوٹ مَتَاعٌ قَلِیْلٌ: (بی) تھوڑ اساسامان ہے عَلَابٌ اَلِیْدُرُ : ایک در دناک عذاب ہے عَرَّمْنَا مَا : ہم نے حرام کیااس کو جو مِنْ قَبْلُ: اس سے پہلے وَلْکِنْ: اورلیکن

ثُمَّرَ: پھر (بھی) لِلَّذِیْنَ: ان کے لیے جنہوں نے بِجَهَالَةٍ: کس نادانی کے سبب سے مِنْ بَغْدِ ذٰلِكَ: اس کے بعد اِنَّ رَبَّكَ: (تو) ہے شِک آپ كارب لَخَفُورٌ: یقیناً ہے انتہا بخشنے والا ہے

نوٹ: آیت ۱۱۸ کے الفاظ مّا قَصَصْنَا عَلَیْكَ میں سورۃ الانعام کی آیت ۲ ۱۳ کی طرف اشارہ ہے جس میں بتایا گیا ہے کہ یہود یوں پران کی نافر مانیوں کے باعث کون کون تی چیزیں حرام کی گئی تھیں (تفہیم القرآن) ۔ یہود اپنی سرکشی کے باعث ان چیزوں سے محروم کیے گئے تھے لہٰذا یہ چیزیں ان پرحرام رہیں اور ہماری شریعت میں یہ چیزیں حلال ہیں۔ (تفسیر نعیمی ۔ بحوالہ سورۃ الانعام' آیت ۲ ۱۳)

#### آیات ۱۲۰ تا ۱۲۴







#### تر کیب

(آیت ۱۲۰) کان کی خبر ہونے کی وجہ سے اُمّةً حالتِ نصب میں ہے۔ قانِقًا اور تحنینی قَا کی نصب کے تین امکانات ہیں۔ اُولاً یہ کہ انہیں اُمّةً کی صفت یا بدل مانا جائے۔ ثانیًا یہ کہ انہیں اِبْر هِینَّم کا حال مانا جائے۔ ثان یہ کہ انہیں بھی تکان کی خبر مانا جائے 'یعنی ان سے پہلے و تکان محذوف مانا جائے۔ ترجمہ میں ہم تیسر امکان کو ترجیح دیں گے۔ (آیت ۱۲۱) شَمَا کِوًا سے پہلے تکان محذوف ہے جس کی خبر ہونے کی وجہ سے یہ حالتِ نصب میں ہے۔ اِجْتَابُهُ اور هُلُ دُهُ کَا فَاعَلُ اَن مِیں شامل هُوَ کی ضمیریں ہیں جو اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جبکہ ان کے ساتھ کی ضمیر مفعولی حضرت ابراہیم عَلَیْنَا کے لیے ہے۔

#### ترجمه:

كَانَ أُمَّةً: تَصِ (اپنی ذات میں) ایک اُمّت یّله محنینهٔ از اللہ کے لیے یکسو تھے مِنَ الْمُشْهِ کِیْنَ: شرک کرنے والوں میں یِنَ الْمُشْهِ کِیْنَ: شرک کرنے والوں میں یِنَ الْمُشْهِ کِیْنَ : شرک کرنے والوں میں یِنَ الْمُشْهِ کِیْنَ : شرک کرنے والوں میں وَهَ لَدُهُ : اور اُس نے ہدایت دی اِنَّ کو وَاتَیْنَهُ اُور اُس نے ہدایت دی اِنَّ کو

حَسَنَةً : بَعِلائی فی الْاخِرَةِ: آخرت میں ثُمَّ اَوْحَیْنَاً: پھرہم نے وی کیا اَنِ النَّبِغُ: که آپ پیروی کریں حَنِیْفًا: یکسوہوتے ہوئے مِنَ الْمُشْرِکِیْنَ: شرک کرنے والوں میں سے جُعِلَ السَّبْثُ عُن : مقرر کیا گیا ہفتہ کا دن

يَوُمَر الْقِينِهَةِ : قيامت كدن كَانُوْ افِيْهِ يَغُتَلِفُوْنَ: وه لوگ اختلاف كرتے تھے

الْحَتَلَقُوْ افِيْهِ: اختلاف كياس ميں

لَيَحْكُمُ : يقيناً فيصله كركًا

اِنَّ اِبْرُهِیْمَ : بِشُک ابراہیم (عَلَیْلِاً) قَانِتًا : اطاعت کرنے والے تھے وَلَنْمِیکُ : اور وہ تھے ہی نہیں شَا کِوًا : (وہ تھے)شکراداکرنے والے اِنْجَتَلِمهُ : اُس (یعنی اللہ) نے چناان کو اِلْی صِرَّاطٍ مُّسْتَقِیْمِ : ایک سیدھے راستے کی طرف

في اللُّ نُيّا: ونيامين

وَ إِنَّهُ: اور بِشك وه كَوِنَ الصَّلِحِيْنَ: يقيناً صالحين ميں سے ہيں اِلَّذِكَ: آپٌ كَى طرف مِلَّةً اِبْرُهِيْمَ: ابراہِيمٌ كے دين كى وَمَا كَانَ: اوروہ نہيں تھے اِلَّمَا: كِيْمِيْنِ سوائے اس كے كہ عَلَى الَّذِيْنِيْنَ: ان پرجنہوں نے عَلَى الَّذِيْنِيْنَ: ان پرجنہوں نے

وَإِنَّ رَبَّكَ : اور بِشَكَ آپُكاربٌ بَيْنَهُمْ : ان كے مابین فِنْهَا: جس میں (كه)

مر 2025ء کا کھیں۔





ے اس جگہ ( یعنی آیت ۱۲ میں ) یہی معنی منقول ہیں۔ مرادیہ ہے کہ ابراہیم علیظا تنہا ایک فر ڈایک اُمّت اور قوم کے کمالات و فضائل کے جامع ہیں۔ (معارف القرآن) جیسے اردو میں ہم کہتے ہیں کہ وہ شخص تو خود اپنی ذات میں ایک انجمن ہے۔ اس بات پر جب ہم غور کرتے ہیں تو ایک اُمّت کہا گیا ہے۔ اس بات پر جب ہم غور کرتے ہیں تو نظر یہ آتا ہے کہ حضرت موکی علیظا کے کارِ رسالت میں ہاتھ بٹانے والے حضرت ہارون علیظا کے علاوہ قبیلہ کے بڑے سردار بھی تھے جن میں سے ستر کو کچن کرموئی علیظا میقات پرلے گئے تھے (الاعراف: ۱۵۵) عیسی علیظا کے حواری تھے۔ رسول اللہ می شاہد کے سے ایک ایک کرا موکی علیظا می جماعت تھی ۔ لیکن حضرت ابراہیم علیظا نے اپنا کارِ رسالت تین بڑے مذاہب یعنی یہوڈ نصاری اور مسلمان ان کو اپنا امام اور پیشوا تسلیم کرتے ہیں۔ اور پیشوا تسلیم کرتے ہیں۔

#### آیات ۱۲۵ تا ۱۲۸

أَدُّعُ الْ سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِيَ آحْسَنُ الَّ رَبَّكَ هُوَ اَعْلَمُ بِالْمُهُتَدِيْنَ ﴿ وَالْ عَاقَبُتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا اَعْلَمُ بِالْمُهُتَدِيْنَ ﴿ وَالْ عَاقَبُتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبُهُ وَمَا صَبُرُكَ اللَّهِ بِاللَّهِ وَلاَ تَحْزَنُ عُوقِبُتُمْ مِهِ وَلَكِنْ صَبَرُتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِللَّهِ بِينَ ﴿ وَاصْدِرُ وَمَا صَبُرُكَ اللَّهِ بِاللَّهِ وَلا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلاَ تَكُنُ وَنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَعَ النَّذِينَ اللَّهُ مَعَ النَّذِينَ اللَّهُ مَعَ النَّذِينَ اللَّهُ مَعْ النَّذِينَ اللَّهُ مَعْ النَّذِينَ اللَّهُ مَعْ اللَّهِ اللَّهُ مَعْ النَّذِينَ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

#### ترجمه:

اُدُعُ: آپُ دعوت دیں بِالْیِکُہَةِ: دانائی کے ساتھ وَجَادِ لُهُمْ :اورآپ بحث کریں ان سے هِی آخسَنُ: وہی سب سے خوبصورت ہو هُوَ آغلَمُ : ہی سب سے زیادہ جانے والا ہے عَنْ سَدِیلِہِ: اُس کے راستے سے

بِالْهُهُتَدِينَ : بدايت پانے والول كو فَعَاقِبُوْ ا : توبدله لو عُوْقِبُتُهُ مِيهِ : تم سے زیادتی كی گئ جیسی صَبَرَ تُهُمْ : تم لوگ صبر كرو یِّلصْبِرِیْنَ : صبر كرنے والول كے لیے یِّلصْبِرِیْنَ : صبر كرنے والول كے لیے

الى سَدِيْكِ رَبِّكَ: الْخِرْبِ كَرَاتِ كَلَا فَ وَالْمَوْ عِظَةِ الْحَسَنَةِ : اور بَهلى فَسِحت كَساتَه وَالْمَوْ عِظَةِ الْحَسَنَةِ : اور بَهلى فَسِحت كَساتَه وَلَه وَالَّتِى : اس كَساتَه جُولَه إلَّى رَبَّكَ : بِثُلَ آبُ كاربِ اللَّه عَنْ ضَلَّ : اس كوجو مُراه موا عِمَنْ ضَلَّ : اس كوجو مُراه موا وَهُو الْعَلَمُ : اور و بى سب سے زیادہ جانے والا ہے والا ہے

وَإِنْ عَاقَبُتُ مَهِ : اورا گرتم لوگ بدله لو بِمِثْلِ مَا : اس کے جیسی سے وَلَدِّنْ : اور بے شک اگر لَهُو خَدِیرٌ : تو یقیناً یہ بہتر ہے وَاصْدِرْ : اورآئ صبر کریں







اِلَّا بِاللهِ : مَّرَاللهُ ( کَ تُوفِیق ) ہے عَلَیْهِمْ : ان لوگوں پر فِیْ ضَیْقٍ : کَن تَگ میں یَمْ کُرُوْنَ : بیلوگ چالبازی کرتے ہیں مَعَ الَّذِینَیٰ : ان کے ساتھ ہے جنہوں نے وَّ الَّذِینَیٰ : اوران کے ساتھ ہے جو کہ

وَمَا صَبُوكَ : اورآ بُكاصِرْ نَيْس ہے وَلَا تَحْزَنُ : اورآ بُعْمَلَيْن نه ہوں وَلَا تَكُ : اورآ بُعْمت ہوں قِبَّا : اس ہے جو اِنَّ الله : بِشِك الله انَّ الله : بِشِك الله

هُمْ هَجُ سِنُونَ: وَبِي خوبِ كاربي

نوٹ ا بنفسیر قرطبی میں ہے کہ حضرت برام بن حیانؒ کی موت کا وفت آیا توعزیز وں نے درخواست کی کہ نمیں کچھ وصیت فرمائے۔ انہوں نے فرمایا کہ وصیت تولوگ اموال کی کیا کرتے ہیں' وہ میرے پاس ہے نہیں' لیکن میں تم کو اللہ کی آیات خصوصاً سورۃ النحل کی آخری آیتوں کی وصیت کرتا ہوں کہ ان پر مضبوطی سے قائم رہو۔ وہ میجی زیرمطالعہ آیات ہیں۔ ان آیات میں دعوت و تبلیغ کے اصول اور آ داب کی تفصیل چند کلمات میں سموئی ہوئی ہے۔

زیرمطالعدا یات ہیں۔ان ایات ہیں دفوت وہی کے اصول اورا داب کی تصیل چند کھات ہیں ہموئی ہوئی ہے۔

لفظ'' حکمت' قرآن کریم میں بہت سے معانی کے لیے استعال ہوا ہے۔اس جگدائم تفسیر نے اس کی متعدد

تفاسیر بیان کی ہیں۔'' روح المعانی'' نے بحوالہ'' بحرمحیط' حکمت کی تفسیر مید کی ہے کہ حکمت اس درست کلام کا نام

ہے جوانسان کے دل میں اُرّ جائے۔اس تفسیر میں تمام اقوال جمع ہوجاتے ہیں۔اورصا حب'' روح المعانی'' نے

اس کا مطلب میہ بیان کیا ہے کہ حکمت سے مرادوہ بصیرت ہے جس کے ذریعے انسان حالات کے تقاضوں کو ہمجھ کر

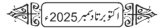
اس کے مناسب کلام کرے۔وقت اور موقع ایسا تلاش کرے کہ مخاطب پر بارنہ ہو۔ زمی کی جگہ زمی اور بختی کی جگہ

ختی اختیار کرے۔ جہاں میہ بھچے کہ صراحتاً کہنے میں مخاطب کو شرمندگی ہوگی وہاں کوئی ایسا عنوان تلاش کرے کہ

مخاطب کوشرمندگی نہ ہو۔

''وعظ''کے لغوی معنی میے ہیں کہ کسی کی خیرخواہی کی بات کواس طرح کہا جائے کہاس سے مخاطب کا دل قبولیت کے لیے نرم ہو جائے' مثلاً اس کے ساتھ قبول کرنے کے فوائد اور نہ کرنے کے نقصانات ذکر کیے جائیں' مگرخیر خواہی کی بات بھی دل خراش انداز میں بھی کہی جاتی ہے۔اس طریقہ کو چھوڑنے کے لیے لفظ' کے سنّۃ '' کا اضافہ کردیا گیا۔اگر دعوت میں کہیں بحث و مناظرہ کی ضرورت پیش آ جائے تو وہ بھی اجھے طریقہ سے ہونا چاہے' یعنی گفتگو میں لطف ونرمی اختیار کی جائے۔

آج کل اوّل تو دعوت واصلاح کی طرف دھیان ہی نہیں رہااور جواس میں مشغول ہیں انہوں نے صرف بحث ومباحث مخالف پر الزام تراشی' فقر سے جست کرنے اور تحقیر و تو ہین کو دعوت و تبلیغ سمجھ لیا ہے جوخلاف مئت ہونے کی وجہ سے بھی مؤثر ومفیز نہیں ہوتا۔وہ سمجھتے ہیں کہ انہوں نے اسلام کی بڑی خدمت کی ہے اور حقیقت میں وہ لوگوں کو اسلام سے متنظر کرنے کا سبب بن رہے ہوتے ہیں۔امام غزالیؒ نے فرمایا کہ دعوت حق میں مشغول رہنے والا یا توضیح اصولوں کے تابع اور مہلک خطرات سے بھی کر سعادت ابدی حاصل کر لیتا ہے یا پھراس مقام سے گرتا







ہے تو شقاوت ِ ابدی کی طرف جاتا ہے اس کا درمیان میں رہنا بہت مشکل ہے۔

رسول الله صلّ الله الله کاارشادہے کہ''علم دین اس غرض سے نہ سیکھو کہاس کے ذریعے دوسرے علماء کے مقابلہ میں فخر وعزت حاصل کرویا کم علم لوگوں سے جھگڑا کرویا اس کے ذریعے لوگوں کی توجہ اپنی طرف کرلو'اور جو ایسا کرےگاوہ آگ میں ہے۔''

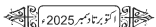
امام ما لکؒ نے فر ما یا کہ علم میں جھگڑ ااور جدال نو عِلم کوانسان کے قلب سے نکال دیتا ہے۔ کسی نے پوچھا کہ ایک شخص جس کوئٹت کاعلم ہو گیاوہ حفاظتِ ئٹت کے لیے جدال کرسکتا ہے؟ فر مایا : نہیں! بلکہ اس کو چا ہیے کہ مخاطب کوچچ بات سے آگاہ کر دے۔ پھر وہ قبول کر لے تو بہتر ورنہ سکوت اختیار کرے۔ (معارف القرآن' جلد پنجم' صفحات ۲۰۰۷ تا ۱۹۱۷ سے ماخوز)

نوٹ ۲: اسلام میں بدلہ لینے کی اجازت ہے لیکن بداجازت مشروط ہے۔ شرط یہ ہے کہ جتی زیادتی ہم سے کی گئی ہے جواب میں ہم بس اتنی ہی زیاد تی رکھتے ہیں نریادہ نہیں کر سکتے۔ اس کا ایک مطلب یہ ہے کہ ہم نے اگر ہمیں ایک تھیٹر مارا ہے تو ہم بھی اسے ایک تھیٹر مار سکتے ہیں ، دونہیں مار سکتے۔ اس کا دوسرا مطلب یہ ہے کہ بدلہ لینے میں برابر کی زیادتی کرنے کے لیے ہم کسی گناہ کا ارتکاب نہیں کر سکتے۔ مثلاً کسی نے اگر زبردتی ہمیں شراب کا ایک گھونٹ شراب بھی نہیں پلا سکتے (معارف القرآن نے 2 میں 2 و 2) کھونٹ بلا دیا ہے تو جواب میں ہم اسے ایک گھونٹ شراب بھی نہیں پلا سکتے (معارف القرآن نے 2 میں 2 و 2) کیونکہ سورۃ البقرۃ کی آیت ۱۹۴ میں بدلہ میں برابر کی زیادتی کرنے کی اجازت کے ساتھ ہی تھم بھی دیا گیا ہے: ﴿وَاتَقُوا اللّٰهُ ﴾''اوراللّٰہ کا تقو کی اختیار کرو' یعنی بدلہ لینے کی اجازت کو اللّٰہ کے سی تھم کو پا مال کرنے کا ذریعہ مت بناؤ ۔ اور تیسرا مطلب یہ ہے کہ جس نے زیادتی کی ہے صرف اس سے ہی بدلہ لیا جا سکتا ہے' اس کے سی عزیز و اقارب سے نہیں ۔ مثلاً کسی نے ہمارے بیٹے کوئل کر دیا ہے تو جواب میں ہم اس کے بیٹے کوئل نہیں کر سکتے۔ کسی نے اگر ہماری خوا تین سے بدتمیزی نہیں کر سکتے۔ (تفہیم القرآن ن ج 4 منہیں کیا ہے۔

اللہ تعالیٰ ہمارا خالق ہے اور ہماری نس سے واقف ہے۔ وہ خوب جانتا ہے کہ یہ عام لوگوں کے بس کی بات نہیں ہے کہ وہ بدلہ لینے کی شرا کط کالحاظ رکھیں۔ اس لیے زیر مطالعہ آیت ۲۱ میں ہمیں بتادیا کہ اگرتم لوگ صبر کروتو یہ یقیناً صبر کرنے والوں کے حق میں بہتر ہے۔ اس کا مطلب یہی ہے کہ مظلوم اگر صبر کرے گا تواس میں ظالم کا کوئی فائدہ نہیں ہے بلکہ اس میں فائدہ مظلوم کا ہی ہے۔ اس بات کو بجھ لیں۔ فرض کریں کہ کسی نے آپ کوایک تھیٹر مارا ہے اور آپ نے بدلہ لینے کا فیصلہ کیا تو غالب امکان یہی ہے کہ شرط آپ کو یا دنہ رہے اور جواب میں آپ اسے چار پانچ تھیٹر ماردیں اور بازی اُلٹ جائے۔ جو پہلے ظالم تھا وہ اب مظلوم ہو گیا اور آپ جو پہلے مظلوم سے اب ظالم ہو گئے۔ پہلے پوزیشن بیتھی کہ میدانِ حشر میں اس کی نیکیاں آپ کو دی جانی تھیں لیکن اب آپ کی نیکیاں اس کو دی جانی تھیں لیکن اب آپ کی نیکیاں اس کو دی جانی تھیں گی۔ اس لیے یہ بات ذہن شین رہنی چا ہے کہ صبر کرنا صبر کرنا صبر کرنے والوں کے حق میں ہی بہتر ہے اس میں زیادتی کرنے والوں کے حق میں ہی بہتر ہے اس میں زیادتی کرنے والوں کے حق میں ہی بہتر ہے اس میں زیادتی کرنے والوں کے حق میں ہی بہتر ہے اس میں زیادتی کرنے والوں کے حق میں ہی بہتر ہے اس میں زیادتی کرنے والے کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ اس جائے گئی گئی







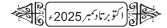
# مباحث عقيره (۲۳)

#### متشابهات میں مذہبِسلف

المام غزالى عليه الرحمه كى كتاب "الجام العوام عن علم الكلام" يقينًا اس قابل ہے كه اس كاسبقاً سبقاً مطالعہ کیا جائے۔ ۰ ۴ ، ۵ صفحوں پر مشتمل مخضر کتاب ہے لیکن اپنے معنی اور گہرائی کے اعتبار سے اتن جامع ہے کہا ہے سمجھ کریڑھنا چاہیے۔اس وقت ہمارا موضوع چونکہ بیرکتاب نہیں ہے تو ہم اس کتاب کا اس طریقے پر تو مطالعهٰ بیں کریں گےلیکن عقیدے کے حوالے سے بیرموضوع اورعنوان ہم شروع کر چکے ہیں کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے حق میں مستحیل باتیں یامستحیل صفات کیا ہیں ۔وہ باتیں جن کا اللہ سبحا نہ وتعالیٰ میں نہ ہونا ماننا ضروری ہے۔ بیاللہ سجا نہ وتعالیٰ کی ایسی صفات ہیں کہ جن میں تشابہ ہے جومتشا بہات ہیں' بلکہ تمام صفات ہی ایسی ہیں کہ جن کی حقیقت ہم پرنہیں کھلی ۔ہم ان صفات کو پچھ مظاہر اور آثار کے اعتبار سے جانتے ہیں'اپنی حقیقت کے اعتبار سے نہیں جانتے۔ان صفات کے حوالے سے سلف کا طر زِعمل کیا تھا یا مذہب سلف کیا تھا اور وہی مذہب سلف ہے کہ جس کو ا مام صاحب علیہ الرحمہ عوام الناس کے لیے مفید سجھتے ہیں کہ سب کواسی مسلک پر کھڑے ہونا چاہیے۔ان کے کہنے کا مقصد پنہیں ہے کہ کسی بھی صفت کی تا ویل نہیں ہو تکتی 'لیکن تاویل کرنے کی بڑی کڑی شرا کط ہیں۔ تاویل کی بھی شرا کط ہیں اور جو تاویل کرنے والا (مؤول ) ہے ؑاس میں بھی سخت اور کڑی شرا کط پائی جا نمیں گی تو و ہمخض اہل ہوگا اس بات کا کہ وہ تاویل کر سکے۔ آج جو با تیں ہم پڑھنے جا رہے ہیں ان کواس حوالے سے سنیے گا کہ امام صاحب علیہ الرحمہ ہم عوام کو کچھ باتیں تجویز فرمارہے ہیں۔ جوخطبات ہوتے ہیں یا مقدمہ ہوتا ہے کتاب کا وہ براءة الاستهلال يربني موتا ہے۔ براءة الاستهلال علماء بلاغت كى ايك اصطلاح ہے جس ميں وہ بتاتے ہيں كه کوئی مصنف جب کوئی مسکلہ شروع کرنا چاہتا ہے' کسی موضوع پر کتاب لکھتا ہے یا کوئی تحریر کرتا ہے تو جومقد مہ درج کرتا ہے اس میں اس کتاب کے یااس تحریر کے مقاصد اور موضوعات کا ایک طریقے پر ذکر کر دیتا ہے۔اس کو كهتي بين براءة الاستهلال

#### مقدّمة: الجام العوام عن علم الكلام

الجام العوام عن علم الكلام كامقدمه ياخطبة الرساله بهت مختصرسا ہے۔وہ بھی ہم پڑھ ليتے ہيں۔ اوراس کے بعدد یکھیں گے کہامام صاحب علیہالرحمہاس کتاب کا شانِ نزول اور وجہ تحریر کیا بیان کرتے ہیں۔







#### فرماتے ہیں:

الحمد لله الذي تجلى لكافة عباده بصفاته و اسمائه

''تمام تعریفیں اس اللہ کے لیے ہیں جواپنے تمام بندوں کے سامنے تجلی ہوا ( ظاہر ہوا ) اپنی صفات اور اپنے اساء کے ذریعے ۔'' ظاہر ہو گیا تو کیا اس کا مطلب ہے کہ سب نے اسے پیچان لیا جیسا کہ وہ ہے؟ کہتے ہیں ایسانہیں ہے!

وتيه عقول الطالبين في بيداء كبريائه

''(الله کے) طالبین کی عقلیں الله کی کبریائی کے میدان (اور صحرامیں 'بیابان) میں گم ہو گئیں'' کھو گئیں' ششدررہ گئیں' متحیّر ہو گئیں۔ گویاس میں ایک بات بیہ بتانے جارہے ہیں کہ الله تعالیٰ کی ایک معرفت توسب کو حاصل ہے جبکہ ایک اعتبار سے اللہ سجانہ و تعالیٰ اوجھل ہیں' پر دے میں ہیں۔

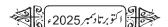
وقص اجنحة الافكار دون حمىٰ عزته وتعالىٰ بجلاله عن ان تدرك الافهام كنه حقيقته ''الله تعالى نه الله نهام كنه حقيقته ''الله تعالى نه الله نها الله على الله الله الله على الله على الله على الله الله على كانه الله الله على ال

و استوفی قلوب اولیائه و خاصته، و استغرق ارواحهم حتی احترقوا بنار محبته، وبهتوا فی اشراق انوار عظمته و خرست السنتهم عن الثناء علی جمال حضرته الا بما اسمعهم من الشراق انوار عظمته و خرست السنتهم عن الثناء علی جمال حضرته الا بما اسمعهم من السائه و صفاته و انبأهم علی لسان رسوله محمد عَرِيَّتُهُ خير خليقته صلی الله عليه وعلی آله واصحابه وعترته

'اللہ تعالیٰ نے اپنے اولیاء کے دلوں کواس طرح اپنی طرف کھنچے لیا اور ان کی ارواح کواس طرح اپنی محبت کے سمندر میں غرق کردیا کہ وہ اللہ کی محبت کی آگ میں جل گئے۔ اور اللہ کی عظمت کے انوار کے سامنے مبہوت ہو کررہ گئے اور ان کی زبانمیں بند ہو گئیں اس بات سے کہ وہ اللہ کے حضور کے جمال کو بیان کرسکیں۔انسانی زبانوں میں میصلا جیت نہیں رہی سوائے اس کے کہ وہ بات بیان کریں کہ جواللہ نے انہیں سنائی ہے اپنے اساء اور صفات میں سے اپنے رسول محمد من انٹھ آپیلم کی زبانی جواللہ کے بہترین خلیقہ ہیں یعنی سب سے افضل مخلوق ہیں۔ان پر بھی صلاۃ اور سلام ہوا ور ان کے اصحاب ان کی آل اور عترت پر بھی۔'

یہ خطبۃ الرسالہ ہے۔اس میں گویاوہ بتانا چاہ رہے ہیں کہا سے عوام تم بیرجان لو کہ وحی میں اللہ کے اساءاور صفات کے بارے میں جتنا آ گیا'ا تناتم جان سکتے ہو۔اس سے زیادہ معرفت کی خواہش تمہارے لیے ممکن نہیں ہے بلکہ اللہ کے بڑے بڑے اولیاء کے لیے بھی ممکن نہیں ہے' کیونکہ وہاں پہنچ کران کی زبانیں بندہوجاتی ہیں اور اللہ سجانہ وتعالیٰ کی عظمت کا نور انہیں مبہوت کر دیتا ہے۔

اس کے بعد کہتے ہیں کہتم نے مجھ سے پوچھا ہے۔کسی صاحب نے انہیں خطاکھا کہ ممیں ذرا بتا ہے ان اخبار اور نصوص کے بارے میں کہ جو وحی میں آئی ہیں جن سے کچھ جاہل قشم کے لوگ جوحشو یہ اور گراہ ہیں'







جسمانیت برآ مدکر لیتے ہیں۔فرمایا: وہ لوگ کہ جو گمراہ ہیں اور حشوبہ ہیں مشبہ ہیں وہ اللہ سجانہ وتعالیٰ کی صفات کے بارے میں ایساعقیدہ رکھ لیتے ہیں کہ جس سے جسمانیت لازم آتی ہے صورت لازم آتی ہے اور بتاتے ہیں کہ اللہ کا یداور قدم اور نزول اور انتقال ہے اور جلوس علی العرش استقرار کے مانند ہے اور جس طرح انسان کے بیاعضاء ہیں اس میں ایس سے کے بیاعضاء ہیں اس طرح اللہ سجانہ وتعالیٰ کی صفات میں بیا نیس بیان کرتے ہیں ان کا زعم ہیہے کہ وہ سلفیہ ہیں۔

و زعموا ان معتقدهم فيه معتقد السلف

''ان کا زعم ہیہے کہ وہ مذہب سلف کے پیرو کا رہیں۔'' لیکن اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی صفات کے بارے میں جسمانیت اور تشبیہ کے قائل ہو گئے ہیں۔

#### مذہب سلف کیا ہے؟

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہا گر اللہ تعالیٰ کے بارے میں جسمانیت کاعقیدہ رکھنا مذہبِ سلف نہیں ہے تو پھر مذہب سلف کیا ہے؟ فرماتے ہیں:

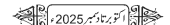
و أردتُ ان أشرح لك اعتقاد السلف

"میرااراده بیہ کمتہیں بتادوں کہ سلف کا عقاد کیا ہے!" گویاا مام صاحب علیہ الرحمہ کی بیہ کتاب الجام العوام عن علم الکلام کہ جس کا مطلب ہے عوام کوعلم الکلام سے دور رکھنا" تو اس کتاب کا بنیا دی مقصد مذہبِ سلف کا بیان ہے۔ چنانچہ آ گے جتی بھی باتیں امام صاحب فرمار ہے ہیں وہ ان کے مذہبِ سلف کی تفہیم ہے۔

پہلاباب اصل میں اعتقاد سلف کی شرح کا بیان ہے تو کہتے ہیں جان لوکہ تجی بات یہ ہے کہ ایساحق جس میں اولی الابصار کے ہاں کوئی شک نہیں ہے وہ کیا ہے: ھو مذھب السلف لیعنی ان الحق الصریح ھو مذھب السلف '' سجی اور حق بات مذہب سلف ہے''۔سلف کوئی مہم لفظ نہیں ہے بلکہ میری مراد صحاب اور تابعین ہیں۔ مذہب سلف کی حقیقت یہ ہے کہ جس کے پاس بھی عوام الناس کے درجے میں یہ اخبار پہنچیں جن میں اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے لیے الی باتوں کا اثبات ہے جس سے بظاہر تشبید لازم آتی ہے تواس پرسات چیزیں لازم ہیں۔ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے لیے الی باتوں کا اثبات ہے جس سے بطاہر تشبید لازم آتی ہے تواس پرسات چیزیں لازم ہیں۔ اللہ سبحانہ وقتی کے جس سے بھی یہ ان ان صفات کے بارے میں یا ان صفات کے اس سے بھی جابل اور گراہ قسم کے لوگ جسمانیت کا اعتقاد پیدا کرتے ہیں تو اس بارے میں یا ان صفات کے بارے میں یا ان صفات کی نہوں نے اجمالاً بیان کیا اور کی نہوں سے بیان کرتے ہیں۔ اس کے بعد تفصیل سے بیان کرتے ہیں۔

#### متشابهات: سات لازم باتیں

سب سے پہلی بات ہے تقدیس' پھر ہے تصدیق' پھر ہے اعتراف عجز' پھر ہے سکوت' پھر ہے امساک' پھر ہے کف اور پھر ہے تسلیم۔ تقدیس کیا ہے؟ مجملاً پہلے بیان کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کوجسمانیت اور اس کے لواحق سے







منزہ سمجھا جائے۔ یعنی بیہ ہرعامی پرلازم ہے۔

تصدیق کیا ہے؟ ایمان رکھا جائے کہ جورسول اللہ صلی خاتیا ہے فر مایا ہے وہ حق ہے اور اللہ تعالی اور اس کے رسول صلح نے اس سے جوارا دہ کیا ہے وہ جسی حق ہے جا ہے وہ جمیں معلوم نہ ہوسکے۔

تیسری بات یہ کہ ہرآ دمی میہ اعتراف کرلے کہ وہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی صفات کی حقیقت نہیں جان سکتا ' یعنی اعتراف عجز کرے۔ اس کتاب میں جا بجاوہ یہ بات سکھانا چاہ رہے ہیں کہ ہرانسان اپنے اندرایک علمی تواضع پیدا کرے۔ وہ جان لے کہ اس کی عقل کی پھے حدود ہیں' اس کی پچھ پرواز ہے جس سے آگے بڑھنے کی کوشش نہ کرے۔ یہانسان پراللہ سبحانہ وتعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے کہ انسان میہ جان لے کہ اس کی حدود کیا ہیں۔ جیسا کہ ایک روایت میں آتا ہے: ((رَحِمُ اللّٰهُ اِمْرَأً عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهِ))''اللہ تعالیٰ اس بندے پرخصوصی رحمت فرمائے کہ جس نے اپنی قدر بیجیان لی '۔ اس نے بیجیان لیا کہ وہ کون ہے' اس کی حدود کیا ہیں' وہ کہاں تک جا سکتا فرمائے کہ جس نے اپنی قدر بیجیان لیا کہ وہ کون ہے' اس کی حدود کیا ہیں' وہ کہاں تک جا سکتا ہیں اور ہروہ بات سمجھ سکتے ہیں کہ وہ ہروہ کام کر سکتے ہیں اور ہروہ بات سمجھ سکتے ہیں کہ جس کو دوسرا شمجھ لیتا ہے۔

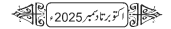
اس کے بعد ہے سکوت۔اس طرح کے مسائل میں بحث مباحثہ اور سوال نہیں کرنا۔ امام مالک نے اس شخص کوڈ انٹ دیاجس نے سوال کیا کہ استویٰ سے کیا مراد ہے؟ آپ نے فرمایا: والسؤ ال عنه بدعة لیخی اس طرح کی باتیں پوچھنا بدعت ہے۔ بس اللہ نے جومرادلی ہے وہ حق ہے۔ اس مراد کو جانئے پرکوئی آخرت کی نجات کا دارو مدار جن چیزوں پر ہے ان پر توجہ دو۔

اس کے بعد فرماتے ہیں امساک: رُک جانا۔ رُک جانے سے مراد ہے کہان الفاظ میں تبدیلی نہیں کرنی' ان الفاظ کو پھیرنانہیں ہے۔ پھیرنے اور تبدیلی سے کیا مراد ہے' امام صاحب خود واضح فرمائیں گے اس لیے ہم ابھی اس کوچھوڑ تے ہیں۔

اس کے بعد فرماتے ہیں کفّ: رُک جانا۔اس بات سے رُک جائے کہ جس طرح وہ ان صفات کے بارے میں سوال نہیں کر رہا' دوسروں سے بحث مباحثہ نہیں کر رہاای طرح اپنے باطن میں بھی غور وفکر نہ کرے' کیونکہ اگر کرے گاتو گمراہ ہونے کا اندیشہ ہے۔

آخری بات: تسلیم - سرتسلیم نم کردے اور بینہ سمجھے کہ اگر اس پر بیمعاملات نہیں کھل سکتورسول اللہ سائی فی آیا پہر پر معی نہیں کھلے تھے۔ ایسا ہوسکتا ہے کہ ان صفات کے پچھ معنی خاص درجے میں کھل جا نمیں نہیں کہ تمام معانی کی حقیقت کھل جائے گی۔ ہاں خاص درجے میں پچھ تاویلات کھل گئی ہیں اہل علم پر مول اللہ سائٹ آیا پہر پر اور بعد میں آنے والے علماء اور اولیاء پر تو وہ جو بات کررہے ہیں ان کے سامنے سرتسلیم نم کردے۔

ہیسات وظا نف ہیں کہ جوامام صاحب علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ ہرعامی پر یعنی ہم جیسے لوگوں پر واجب ہیں ۔







#### يهلا وظيفه: تقذيس

اللہ سجانہ وتعالی کو مقد سے مجھا جائے۔ اس سے اجمالاً مرادیہ ہے کہ جو بھی نصوص اس طرح کی آ جا تھی جیسے اللہ سجانہ وتعالی استوی آگیا، استوی آگیا، صورت آگی تو پہلی بات جو سب کو جاننا ضروری ہے جس کو ہم نے ایک لیکچر میں تاویل اجمالی کہا تھا، کہ اللہ سجانہ وتعالی جسما نیت اوراس کے توالع اور لواحق سے ماوراء ہے۔ یعنی یہ ابھی غور وقکر کے بغیر ہی سجھ لے کہ یک سے مراد جسم نہیں ہوسکتا۔ جب بھی اللہ کے لیے اس طرح کا کوئی لفظ آگیا تواس سے مراد جسم نہیں ہوسکتا۔ جب بھی اللہ کے لیے اس طرح کا کوئی لفظ آگیا تواس سے مراد جسم نہیں ہوسکتا۔ جب بھی اللہ کے لیے اصبح ہوگا۔ جیسے مثال ہے لفظ یک کی باللہ کے لیے اصبح اللہ کے لیے اصبح کے لیے بھی ہوسکتا، کچھاور مراد ہے۔ پھر وہ یہ بھی جان کے کہ لفظ یدن الحت بیس بھی مثال ہے لیے بھی بولا جاتا ہے جوایک عضو ہے 'جار جہ ہجبکہ لفظ یدن عربی باتھ کے لیے بھی بولا جاتا ہے جوایک عضو ہے' جار جہ ہجبکہ لفظ یک عربی نہیں باتھ ہے مراد لفلان علیہا یدید یا لفلان علیہا ید کہ' فلال پراس کے ہاتھ ہیں یا ایک ہاتھ ہے''۔ یہاں ہاتھ سے مراد لفلان علیہا یدید یا لفلان علیہا ید کہ' فلال پراس کے ہاتھ ہیں یا ایک ہاتھ ہے''۔ یہاں ہاتھ سے مراد لفلان علیہا یدید ہو لفلان علیہا ید کہ' فلال پراس کے ہاتھ ہیں یا ایک ہاتھ ہیں ہوں۔ میں یہ نہیں احسان ہے۔ یہ نہیں احسان ہے یو فلال کر اہا ہے۔ کہتے ہیں جب یہ معلوم ہوگیا کہ نخت میں مامی ہوں۔ میں یہ نہیں کروں گا کہ جب ید کے ایک سے زیادہ معنی ہیں تو کم از کم کہوں گا کہ جب ید کے ایک سے زیادہ معنی ہیں تو کم از کم جسمانیت والامعنی مراونہیں ہے۔ یہ بات میر سے او پر بالکل واضح ہوئی چا ہے۔ کہتے ہیں: علی العامی و غیر جسمانیت والامعنی مراونہیں ہے۔ یہ بات میر سے او پر بالکل واضح ہوئی چا ہے۔ کہتے ہیں: علی العامی و غیر جسمانیت والامعنی مراونہیں ہے۔ یہ بات میر سے او پر بالکل واضح ہوئی چا ہے۔ کہتے ہیں: علی العامی و غیر العامی۔ عامی پر بھی اور غیر عامی پر بھی یہ بات لازم ہے کہ:

انيتحقققطعاويقيئاانالرسول كالميد بذلك اللفظ جسما

''یقیناً جان لے (یا تحقیقاً جان لے ) کہ اللہ کے رسول سال قالیہ ہم کی مرادجسم نہیں تھی'' یعنی جب آپ سال قالیہ ہے یک بولا یا وی میں یک آگیا تو اس سے مرادجسم نہیں ہے۔

وان ذٰلک فی حقّ الله محال و هو عنه مقدس

''اللہ کے حق میں بیمال ہے اور اللہ تعالیٰ اس سے مقدس ہے۔''

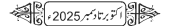
اگلی بات بہت سخت ہے جوامام صاحب میرے لیے اور ہر عامی کے لیے بیان فر مار ہے ہیں' یعنی میرے اور عامی میں جوعطف ہے و ہنفسیر کا ہے۔ فر مایا:

فانخطرببالهانالله جسممركب مناعضائه فهوعابدصنم

'' جس کے دل میں بیہ بات آگئی کہ اللہ تعالیٰ جسم ہے اور اُس کے اعضاء بھی ہیں تو وہ اللہ کی عبادت نہیں کرتا۔وہ سم (بت) کاعابدہے(وہ اللہ کاعابہ نہیں ہے۔)۔''

فان كل جسم فهو مخلوق وعبادة مخلوق كفر

'' کیونکہ ہرجسم مخلوق ہےاور مخلوق کی عبادت کفرہے' ۔تو جوجسم کی عبادت کررہاہے یا اللہ کوجسم مجھ کے عبادت کررہاہے







وہ صنم کی عبادت کرر ہاہے۔اور کہتے ہیں:

وعبادة صنم كانت كفرا لانّه مخلوق، فمن عبد جسها فهو كافر باجماع الامة السلف منهم والخلف ''پس جس نے جسم كى عبادت كى توسلف اور خلف كے اجماع سے ثابت ہوجائے گا كہ وہ تخص كافر ہے كہ جو الله سبحانہ و تعالى كوجسم بحقتا ہے۔' يہال مراديہ بيں ہے كہ جو بھى جسم بحقتا ہے اس كو كافر قرار دے ديا جائے بلكہ وہ تو علاء يا قاضى كا كام ہے۔ يہال مراديہ كہ يعقيدہ كفريہ ہے۔ يعنى الله سبحانہ و تعالى كوجسم بحقاا يك كفريہ عقيدہ ہے دوايك مسلمان كے شايانِ شان نہيں ہے۔ انہوں نے يہ ايك مثال دى۔ يہ تقديس والى بات چل رہى ہے نينی اب اس كے سامنے لفظ يد ہے وہ موادنہيں ہے۔ انہوں خارات كے اللہ تعالى فرماتے ہيں : موكتی جس سے جسمانيت لازم آجائے۔ اس كے بعد كہتے ہيں كہ ايك اور مثال دي کے لوكہ اللہ تعالى فرماتے ہيں:

((إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ آدَمَ عَلَى صُوْرَتِهِ))

صحیح بخاری کی ایک حدیث ہے 'اللہ تعالیٰ نے آدم کو اپنی صورت پر پیدا کیا'۔ صورۃ کالفظ بھی لغت میں مشترک ہے۔ صورت کالفظ ظاہری ہیئت کے لیے بھی بولا جاتا ہے۔ جب معلوم ہوگیا کہ لغت میں بیافظ مشترک ہے کہ اللہ سبحانہ و ہوگیا کہ لغت میں بیافظ مشترک ہے (مشترک لفظی ہے مشترک معنوی نہیں ہے) تو جان لینا چاہیے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے حق میں صورت سے مرادصورت جسمانی نہیں ہوسکتی۔ بس اتن بات عامی کے لیے ماننا ضروری ہے اور وہ لغت میں بھی دیکھ سکتا ہے کہ وہاں بھی بیلفظ مشترک المعنیٰ ہے (ایک سے زیادہ معنی رکھتا ہے)

امام صاحب عليه الرحمه تيسري مثال ديت بين كها كركوني تخف الله ك نبي صلَّ الله يكم كا يقول ني:

((يَنْزِلُ اللَّهُ تعالى فِي كُلِّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيا))

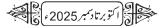
''اللهُ سِجانه وتعالیٰ سائے و نیاوَی پر ہررات نزول فرماتے ہیں (رات کے آخری پہرمیں۔)''

تو وہ جان لے کہ لفظ نزول مشترک ہے۔ نزول ایک اوپر کی جگہ سے ینچے کی جگہ آنے کوبھی کہتے ہیں اور نزول سے مرادلغت میں کچھاور چیزیں بھی ہوتی ہیں۔مثال کے طور پریہاں امام شافعیؓ کا قول نقل کیا:

دخلتُ مصر فلم يفهموا كلامي فنزلتُ ثم نزلتُ ثم نزلتُ

'' میں مصرییں آیالیکن لوگ میری بات سمجھ نہیں تو میں نے (اپنی بات سمجھانے کے لیے) اپنی بات کا درجہ کچھ کم کیا' پھر مزید کم کیا' پھر مزید کم کیا۔''

امام صاحب بینہیں کہدرہے کہ وہ زمین میں اترتے چلے گئے۔ نزلٹ سے مرادہے کہ درجہ کلام کے اعتبار سے نزول فرمارہے ہیں۔ جب اتنی بات معلوم ہوگئی کہ لفظ نزول مشترک ہے تو عامی یا میرے لیے بیہ بات ضروری ہے کہ اتنا جان لوں کہ نزول سے مراونزول جسمانی نہیں ہوسکتا۔ نزول جسمانی کے لیے تین جسم چاہئیں: ایک جسم تو وہ مکان ہے جہاں سے انتقال ہوگا۔ وہراجسم وہ کہ جونتقل ہوگا۔ تیسر اجسم وہ کہ جہاں انسان یا وہ شے منتقل ہوکر پہنچے گی۔ تو یہ تین جسم لازم آجاتے ہیں اگر نزول سے مراونزول جسمانی لیا جائے۔ اللہ سجانہ و تعالی اس سے منزہ ہیں۔ عامی







کے لیےاس تاویل کی ضرورت نہیں رہے گی۔بس وہ آئی بات مان لے کہزول سے مراونزولِ جسمانی نہیں ہے۔ امام صاحبؓ چوتھی مثال مید سیتے ہیں کہ جیسے اللہ تعالیٰ کے لیے لفظ فَوْقَ آتا ہے۔مثلاً:

﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ (الانعام: ١١)

''اوروہ اپنے بندوں پر پوری طرح غالب ہے۔''

اس کے متعلق بھی جان لوکہ یہ بھی مشترک ہے۔ چنانچہ بھی فَوْقَ سے مراد فوقِ مکانی ہوتا ہے اور بھی فَوْقَ سے مراد فوقِ رتبی ہوتا ہے (یعنی رتبے کے اعتبار سے بلند ہونا)۔ ہر عامی کے لیے ضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ کو پہلے معنی سے مقدس قرار دے کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے لیے فوقیتِ مکانی نہیں ہوتی۔ تاویل نہ کرے بس اتنی بات مانے کہ فوقیتِ مکانی نہیں ہے۔ تو یہ پہلا وظیفہ ہے ایک عام آ دمی کا کہ وہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کو مقدس جانے جسمانیت اور اس کے لوازم' لواحق' تو الجع اور سوابق ہے۔

# دوسراوظيفه: تصديق اورايمان

امام غزالی مفرماتے ہیں کہ ایمان اور تصدیق سے مراد ہے:

وهو انه يعلم قطعا ان هذه الالفاظ اريد بها معنا يليق بجلال الله وعظمته

'' وہ قطعی طور پر میہ بات جان لے کہ ان الفاظ ہے (جونصوص میں آئے ہیں ) ایک ایسے معنی کا ارادہ کیا گیا ہے جواللہ کے جلال اور اُس کی عظمت کے لائق ہے۔''

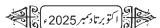
اس نے بی*تصدیق کر*نی ہے' چاہے اس کووہ مغنی معلوم نہیں ہیں ۔آ گے فرماتے ہیں (بیاہم بات ہے جس ام شخصی ان میں میں شاخرے سے نہ ہے کہ نہیں ہیں ۔

وان رسول الله عَيْكَ صادقٌ في وصف الله تعالى بها

''اورالله كرسول صلَّ في الله على الله كاوصف بيان كيا ہے وہ تيج بيان كيا ہے۔''

فلاسفہ یا ابن رشد وغیرہ ہے کہتے ہیں کہ وتی میں جھوٹ بھی آ جا تا ہے عوام الناس کی مصلحت کے لیے کینی عوام الناس کو چونکہ جسمانیت ہی سمجھ آتی ہے تو اللہ تعالیٰ نے گو یا بتا دیا کہ میں جسم ہوں۔خلاصہ یہ ہے کہ لوگوں کی مصلحت کی خاطر وحی میں جھوٹ بھی ہوسکتا ہے۔ ابن رشد واضح طور پر اس کا اقر ارکرتے ہیں۔ امام صاحب فر مارہے ہیں کہ ایسا بچھ بھی نہیں ہے۔ بیغلط ہے کہ عوام کے لیے ایسی باتمیں کی گئی ہیں بلکہ اس سے جے معنی مراد ہے اور اللہ کے رسول سائٹ ایس نے بیچ فرمایا ہے۔

یہاں وہ ایک بہت اہم سوال کرتے ہیں کہم کہ رہے ہو کہ تصدیق کروا در معنی تو معلوم ہی نہیں ہے کہ س کی تصدیق کر فاور معنی تو معلوم ہی نہیں ہے کہ س کی تصدیق کرنی ہے۔ یعنی پہلی بات جوتم نے کی ہے کہ عامی کے لیے تو تاویل بھی نہیں ہے عامی نے تو تقدیس کرنی ہے اور تاویل اجمالی پر کھڑا ہونا ہے تو بھراس سے مراد کیا ہے؟ عامی جب مراد کو جانے کی۔ مراد تو مجبول ہے تو کس کی تصدیق کرنی ہے؟ کس کی کرے گا؟ ایمان اور تصدیق کرنی ہے؟ عجیب بات ہے کہ یہ سوال یہاں امام صاحب نے ذکر کیا' اس کا تفصیلی جواب دیا' لیکن آج تک پھھلوگ یہ سوال







د ہرائے چلے جارہے ہیں' جن کے متعلق امام صاحب نے شروع میں فرمایا کہ ان کا خیال ہیہ ہے کہ ان کا عقیدہ معتقد سلف ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ بیساری با تیں جوامام صاحب نے فرمائی ہیں اس سے صرف جہیل لازم آتی ہے۔ اللہ تعالی نے جوآیات اتاری ہیں ہمیں ان کی مراد ہی نہیں معلوم تواللہ تعالی نے گویا آیات اس لیے اتاری تھیں کہ ہمیں مراد نہ معلوم ہواور ہم اس پرغور وفکر کریں' تدبر کریں' مذکر میں اور امام صاحب فرماتے ہیں کہ عامی کے لیے تواس کی مراد ہی معلوم نہیں ہے۔

امام صاحب اس کا جواب دیتے ہیں کہ ہم مراد تفصیلی کی بات کررہے ہیں کہ وہ عام آ دمی کونہیں معلوم' کیکن اجمالی معلومات اوراجمالی مراد توسب کومعلوم ہے۔مثال کےطور پر جب رسول الله صلاحیّاتیۃ نے فر مایا:

(( يَنْزِلُ رَبُّنَا إِلَى السَّماءِ الدُّنْيا كُلَّ لَيْلَةٍ))

''ہمارارب ہررات سائے دنیاوی کی طرف نزول فرما تاہے۔''

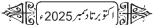
توایک مرادتوسب کو یہاں معلوم ہورہی ہے نا کہ اللہ نزول کا جوذ کر فرمار ہے ہیں اس سے مرادیہ ہے کہ تمہارے اندر شوق پیدا ہو کہ تم اس موقع پر اللہ کے سامنے کھڑے ہوئتجد کی نماز پڑھؤ اللہ سے دعائیں کرؤ اللہ سے استغفار کرؤ کیونکہ وہ ایکارلگار ہاہے:

(( هَلْ مِنْ دَاعٍ يُسْتَجَّابُ لَهُ؟ هَلْ مِنْ مُسْتَغْفِرٍ يُغْفَرُ لَهُ ))(صحيح مسلم)

''کیا کوئی پکارنے والا ہے کہ اس کی دعا کا جواب دیا جائے؟ کیا کوئی استغفار کرنے والا ہے کہ اس کی مغف کریں ہے ۔ مغف کے دی ہے ہے؟''

گویانزول کا ذکر کرنے سے اصل مراد ترغیب و تشویق تھی کہ تم کھڑے ہوکراللہ کے سامنے گریدوزاری کرو۔ چنا نچہ بیم مرادتو سب کو حاصل ہورہی ہے۔ باقی اصل میں نزول سے کیا مراد ہے'اس کو جاننے پراس معنی کا انحصار نہیں ہے کہ جو معنی اصل میں مرادتھا۔ لہذا اگر کسی کو یہ معلوم نہ بھی ہو کہ نزول سے نزول جسمانی کے علاوہ کیا مراد ہے تو پھر بھی کوئی فرق واقع نہیں ہوتا اس مرادِ اصلی پر کہ جو اس حدیث سے مرادتھی۔ وہ مرادِ اصلی کیا تھی؟ رات کی نماز کی ترغیب و تشویق نہوں ہوتا اس مراد اور کہ میں حاصل ہوگئ اور یہی اصل مرادتھی۔ لہذا اس خاص مراد کو نہ جانے سے تجہیل لاز منہیں آتی کہ ہمیں کچھ بھی معلوم نہ ہوا۔ ہمیں ایک معنی اجمالی معلوم ہوجا تا ہے لیکن تفصیلی معنی معلوم نہیں ہور ہا اور وہ اس لیے معلوم نہیں ہور ہا کیوں کہ نزول اللہ سجانہ و تعالیٰ کی صفت ہے اور اللہ کی صفت کی گنہ اور حقیقت ہم اور وہ اس لیے معلوم نہیں ہور ہا کیوں کہ نزول اللہ سجانہ و تعالیٰ کی صفت ہے اور اللہ کی صفت کی گنہ اور حقیقت ہم نہیں جان سکتے۔ لہذا یہ اور پھر یہ کہتے ہیں کہ جو ہمیں تفصیلی مراد معلوم نہیں ہوئی اس میں بھی اللہ کے رسول سائٹ ایک اور سے ہیں۔

اس طریقے پر کہتے ہیں کہ جیسے استویٰ علی العدش کاحقیق معنی اگرہمیں معلوم نہجی ہوتواتی بات تومعلوم ہوجاتی ہے کہ اللہ سجانہ وتعالی نے عرش کی طرف ایک خاص نسبت فرمائی ہے جس کو استویٰ سے تعبیر کیا۔ اب اس







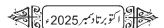
نسبت کی حقیقت کیا ہے وہ ہمیں نہ بھی معلوم ہوتو اس سے مرادا جمالی میں کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔ تو امام صاحبٌ یہاں سے جواب دیتے ہیں۔ دوسراوظیفہ ہمارے لیے انہوں نے یہ بیان فر مایا کہ نقذیس کے بعدا یمان اور تصدیق ضروری ہے 'کہ جو بھی مراد ہے اس پر ایمان لایا جائے۔ یہاں ایمان لانے سے مراد ہے اجمالیات پر ایمان لانا۔ یہاں ایک جملہ ہے ان کا: فاذن الایمان بالجملیات التی لیست مفصلة فی الذهن ممکن 'اجمالی باتوں پر کہ جن کی مراد تفصیلی طور پر ذہن میں معلوم نہ ہوایمان لانا ممکن ہے۔''

# تيسراوظيفه: الاعتراف بالعجز

سے ہم عوام الناس کے لیے ہے۔ اعتراف کرنااس بات کا کہ ہم اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی کنہ اور حقیقت سے واقف نہیں ہو سکتے۔ اعتراف عجر اور علمی تواضع کا اظہار کہ میری عقل کی کچے حدود ہیں اس سے آگے میری عقل نہیں ہوسکتے۔ یہ ہرعامی پرنہیں بلکہ ہرخاص پر بھی ضروری ہے۔ آگے فرماتے ہیں یہ نہ بچھ لینا کہ میں کہ درہا ہوں کہ عامی تاویل اور حقیقی معنی نہیں جان سکتا توغیر عامی ہی جان سکتا ہے بلکہ جو رَاسِخون فی العلم ہیں اور اللہ کے عارفوں اور اولیاء میں سے ہیں اگر چہوہ معرفت میں حدود عوام سے بہت آگے پنچے ہیں لیکن پھر بھی کوئی نسبت نہیں ہے ان اولیاء میں سے بین اگر چہوہ معرفت میں حدود عوان پر ظاہر ہوچکی ہیں۔ لہذا اعتراف عجر عامی نے تقلیداً کرنا ہے اور است اشیاء کی جوان سے خقاتاً کرنا ہے اور است کے کہوہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی صفات اور ذات کی عارف نے تحقیقاً کرنا ہے۔ تحقیقاً کا مطلب ہے کہوہ جان چکا ہوتا ہے کہوہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی صفات اور ذات کی عارف نے تحقیقاً کرنا ہے۔ تحقیقاً کا مطلب ہے کہوہ جان چکا ہوتا ہے کہوہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی صفات اور ذات کی خارف نے تحقیقاً کرنا ہے اور ذات کی جانوں اللہ کے نبی صابح اللہ ہے کہوہ جان چکا ہوتا ہے کہوہ اللہ ہو تعالیٰ نفیش کی کی اور ایک اور دات کی جانوں ہوں نہیں نہیں کرسکتا کی اس میں اللہ کے نبی صابح اللہ تو کھا آئنینٹ علی نفیش کی) (رواہ الترمذی) اور ایک عام درک الادراک ادراک ادراک ادراک ہے۔ "

# چوتفاوظيفه:السكوت عن السوال

لینی سوال کرنے میں بھی خاموثی کامظاہرہ کرنا۔عوام الناس اگران مسائل میں سوال کریں گے تواپنے آپ کوان امور میں ڈالیں گے جن کے وہ اہل نہیں ہیں البندا اندیشہ کفر ہوجائے گا۔ یہ بہت اہم ہے۔ یعنی یہ جو مسائل ہیں ، پھود قائق ہیں اور اللہ سجانہ و تعالیٰ کی صفات اور ذات کی دقیق قسم کی بحثیں ہیں ، یعنی جنی بحثیں ہم کر رہے ہیں وہ توعوام الناس کے لیے ضروری ہیں لیکن اس سے بڑھ کر جومباحث ہیں ان میں سوال کرنا بھی عوام کے لیے جائز نہیں کہ وہ جا کر پوچیس کہ مجھے 'اللہ توی علی الْحَوْشِ '' کی حقیقت سمجھا دو مجھے فلاں شے کی حقیقت سمجھا دو مجھے دو مجھے فلاں شے کی حقیقت سمجھا دو مجھے وحدت الوجود کی حقیقت سمجھا دو۔ پھر کہتے ہیں کہ ان امور کوعوام الناس کے سامنے منبر پر بیٹھ کر بیان کرنا بھی جائز نہیں ہے۔ کئی دفعہ ہم اپنے جھوٹے علم کے اظہار کے لیے اس طرح کے دقائق اور دقیق مسائل پر گفتگو کر رہے ہوتے ہیں۔ اگر سوال کرنے والا اپنے جیسے جاہل سے پو چھے گا تو وہ جاہل اس کے جہل ہی میں اضافہ کرے گا۔







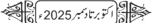
اگروہ کسی عارف ہے بھی پوچھ لے گاتو عارف بھی اسے سمجھانے پر قادر نہیں ہوگا۔ لہذا نہ اس سوال کا فائدہ جاہل سے ہے اور نہ عارف سے ہے۔

پھرانہوں نے مثالیں دی ہیں کہ ایک بڑھئی ہوتا ہے اور ایک سنار ہوتا ہے۔ بڑھئی سنار کی صنعت اور اس کے پیشہ کی باریکیاں نہیں جان سکتا۔اسی طرح سنار بڑھئی کی صنعت اوراس کے پیشہ کی باریکیاں نہیں جان سکتا۔ لہٰذا جو ۴۴ گھنٹے دنیا میں گھرا ہوا ہے' دنیا ہی کی یا داور اس کا ذکر اس کے دل پرمستولی اور غالب ہے' وہ اجا نک چاہے کہ مجھے دین کے گہرے مسائل بھی سمجھ میں آ جائیں' بیمکن ہی نہیں' کیونکہ دنیا اور آخرت اور ڈب دنیا اور . حُبِ الله ميں بُعدالمشرقين كا فاصله ب البذايه مكن نہيں ب فرماتے ہيں: فالمشغول الدنيا "جودنيا ميں مشغول بين' وبالعلوم التي ليست من قبيل معرفة الله تعالى ''اورايسےعلوم ميں مگن بيں كه جوالله كى معرفت كعلومنهين بين 'عاجزون عن معرفة الامور الالهلية ''يسب لوَّك عاجز بين امور الهيه كي معرفت ہے۔'' پھر فر ماتے ہیں کہ جیسے ایک بحیے ہوتا ہے تو اسے آپ بڑوں کی غذ اکھلا دیں تو اس کا پیٹ خراب ہو جائے گا' ہوسکتا ہے وہ مر ہی جائے' تو اس طریقے پرعوام کوعر فاء کی غذ اکھلا دی جائے تو وہ بھی اس کوہضم نہیں کرسکیس گےاور ا ندیشہ کفرلازم آ جائے گا۔اس کے بعد کہتے ہیں کہ صرف پنہیں کہ عوام کے سامنے بیہ باتیں نہ کی جائیں اوران کو سوال سے روکا جائے بلکہ ان کو ڈرایا جائے اور مارا جائے ۔ یہ خیراس وقت ہمارے لیے نہیں ہے کیکن حضرت عمر الله ورسي عن المرت عصف الله العوام اذا طلبوا بالسوال هذه المعنى يجب زجرهم ومنعهم وضربهم بالدرة "الرعوام الناس آكراس طرح كسوال كرناشروع كردين توانبيس روكا جائ أنبيس ڈ انٹاجائے انہیں وُر ہے کے ذریعے ماراجائے''۔ کے ماکان یفعلہ عمر''جیسا کے عمر ڈاٹنٹا کیا کرتے تھے'ایک سے زیادہ وا قعات ہیں کہ آیات متشابہات کے بارے میں کوئی آ کر یوچھتا تھا تو سیدناعمر ڈاٹٹیؤ وُرّے سے اسے مارتے تھے۔

اللہ کے نی سائٹ آیا ہے جب ان لوگوں کود یکھا کہ جو بیٹھ کر مسائل قدر میں گفتگوکر رہے تھے تو آپ سائٹ آیا ہے کا رنگ بدل گیا اور انہیں منع فر ما یا کہ اس طریقے پرتم سے پہلے لوگ بھی ہلاک ہوگئے تھے۔ پھر کہتے ہیں: میں تو یہ بھی کہتا ہوں کہ واعظ پر اور خطبہ دینے والوں پر بھی بے حرام ہے کہ وہ منابر پر بیٹھ کر دروس میں اس طرح کی باتیں کریں۔ پھر کرنا کیا ہے؟ امام صاحب ہر جگہ بیفر مارہ ہیں کہ عوام الناس کے سامنے بید کرنا ضروری ہے کہ تشبیداور تجسیم کی نفی میں مبالغہ کیا جائے؟ یعنی یہ نہیں ہے کہ اس کو بھی چھوڑ دیا جائے عوام الناس میں کہ ٹھیک ہے بیہ جو بھی کی نفی ہے نہ بھی ایسے مسائل ہیں کہ جو عوام نہیں بھی تکیں گئ تو ہم اس کی نفی نہیں کرتے۔ بلکہ نفی ضروری ہے کیونکہ عوام الناس میں تشبیداور تجسیم کے جراثیم زیادہ تیزی سے سرایت کر جاتے ہیں۔ فرماتے ہیں: بل الواجب علیہ ما الاقتصار علی ما ذکرناہ وذکرہ السلف ''ان پر واجب ہے کہ اس پر رک جانا جس پر سلف رک علیہ ما الاقتصار علی ما ذکرناہ وذکرہ السلف ''ان پر واجب ہے کہ اس پر رک جانا جس پر سلف رک علیہ ما الاقتصار علی ما ذکرناہ وذکرہ السلف ''ان پر واجب ہے کہ اس بر کہ جانا جس پر سلف رک علیہ میں الفتہ فی التشبیہ وانہ تعالی منزہ عن الجسمانیة و عوارضها وله







المبالغة فی هذا بما اراد حتیٰ یقول''اوروه بیہ کہ مبالغہ کریں تقدیس میں 'نفی تشبیہ میں اوراس میں کہ اللہ تعالیٰ جسمانیت سے اوراس کے عوارض سے ماورا ہے۔ اوراتنا مبالغہ کرے کہ بیٹی کہہ دے:''کل ما خطر ببالکم و هجس فی ضمیرکم و تصور فی خواطرکم فانه تعالیٰ خالقها وهو منزه عنها وعن فشابهتها وان لیس المراد بالاخبار شیئا من ذلک''جوبھی تمہارے تصور میں آئے'جوبھی تمہارے ضمیر میں حوادث آئیں' جوبھی صورت تمہارے ذہنوں میں ہے'اللہ سب سے منزہ ہے اوراس کا خالق ہے اور وہ اللہ نہیں ہے۔ اور جوبھی اخباراس بارے میں آئے ہیں ان سے بیمراد قطعاً نہیں ہے۔''اور جیسا کہ ہم قبل ازیں دیکھ چکے ہیں کہ جوجہم کی عبادت کرتا ہے وہ عابرضم ہے'وہ خداکی عبادت نہیں کر رہاتو بیچوتھا وظیفہ ہوگیا یعنی سکوت عن السوال۔

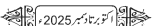
# يانچوال وظيفه: الامساك

الوظیفة الخامسه: الامساک عن التصرف فی الالفاظ الواردة یجب علی عموم الخلق الجمود علی الفاظ هذه الاخبار والامساک عن التصرف فیها من ستة اوجه جوالفاظ آگئے ہیں الله سجانہ وتعالیٰ کی صفات کے بارے میں بس انہی الفاظ تک رہنا ہے'ان الفاظ میں مزید تصرف نہیں کرنا۔ تصرف ہے کیا مراد ہے؟ تصرف کی چو وجوہ ہیں: التفسیر والتاویل والتصریف والتفریع والجمع و التفریق ۔ یہ چھ باتیں ہیں کہ جس ہم (عوام) نے خبر دار رہنا ہے کہ وہ ان الفاظ میں ہیکام کریں۔ اب امام صاحب ان وجوہ کی الگ الگ وضاحت کریں گ:

تصرف اول: تفسیر: فرما یا کتفسیر سے میری مراد بیہ ہے کہ عربی کے لفظ کی جگہ کسی اور زبان کے لفظ سے اس کی وضاحت کردی جائے۔ اگر چھاس میں اختلاف ہے لیکن امام صاحب اس کو جائز نہیں سیجھتے۔ مثال کے طور پر ُلفظ آیا ہے استوی علی العوش تو میں اس کا فاری میں ترجمہ کروں۔ چونکہ امام صاحب فاری جانتے تھے تو انہوں نے فاری کے کچھالفاظ قل کر کے کہا استوی علی العوش عربی کہ سرتر کیب میں آر ہا ہے اور جواس کے اندر مجاز کے امکانات ہیں غیرع بی زبان میں جا کر وہ سارے امکانات باتی نہیں رہتے۔ البذا مفہوم کے خلط ملط موجوانے کے امکانات ہیں غیرع بی زبان میں جائے لفظ کو کسی دوسری لغت سے نہ بدلا جائے۔ بعد میں آنے والے علاء نے کہا کہ اگر بدل بھی دیا جائے تو پھر نیچے حاشے میں یا تفسیر میں وضاحت کی جائے کہ بیدوہ الفاظ ہیں کہ جو مشاہبات میں سے ہیں اور ان کا حقیقی معنی بیان نہیں کیا جا سکتا۔ چنانچ تفسیر سے امام صاحب مراد لیتے ہیں لفظ کو دوسری لغت میں انہوں نے استوی علی موسری لغت میں انہوں نے استوی علی العوش کی مثال دی۔ اس کے بعد کہتے ہیں کہ ذاری میں اسے انگشت کہتے ہیں کہ دفاری میں انہوں نے استوی علی نہیں رکھتا جوع بی میں تو جہ کیا تو جاتا ہے لیکن ترجمے کی وجہ سے نہیں رکھتا جوع بی میں نفظ 'اصبع' کہتے ہیں کہ ذاری میں ترجمہ کیا تو جاتا ہے لیکن ترجمے کی وجہ سے نہیں رکھتا جوع بی میں نفظ 'اصبع' کہتے ہیں کہ دور میاں اس ترکیب میں نہیں ہوتے۔ اس کے بعد انہوں نے بہت سے معنی الیسے پیدا ہو جاتے ہیں کہ دوع بی زبان کی اس ترکیب میں نہیں ہوتے۔ اس کے بعد انہوں نے بہت سے معنی الیسے پیدا ہو جاتے ہیں کہ دوع بی زبان کی اس ترکیب میں نہیں ہوتے۔ اس کے بعد انہوں نے بہت سے معنی الیسے پیدا ہو جاتے ہیں کہ دوع بی زبان کی اس ترکیب میں نہیں ہوتے۔ اس کے بعد انہوں نے بہت سے معنی الیسے بیدا ہو جاتے ہیں کہ دوع بی زبان کی اس ترکیب میں نہیں ہوتے۔ اس کے بعد انہوں نے بیں ہوتے۔ اس کے بعد انہوں نے بعد کہتے ہیں کہ دوع بی زبان کی اس ترکیب میں نہیں ہوتے۔ اس کے بعد انہوں نے بعد کہتے ہیں ہوتے۔ اس کے بعد انہوں نے بعد کہتے ہوں ہوتے۔ اس کے بعد انہوں نے بعد کہتے ہوں کو بیات کی میں نے بود کو بی کو کی بعد کیا کو بیات کی کو بیات کی دو بیات کی بیات کی بیات کی دو بی







لفظ''عین'' آنکھ کی بھی یہی مثال دی ہے۔

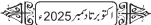
تصرف ِ ثانی: تاویل: اس کے بعد جوتصرف ثانی ہے' یانچویں قسم کی دوسری قسم' وہ ہے تاویل ۔ یہ بات ذہن میں ہے کب مذموم ہوتی ہے کب دوسر ہے کو بتائی جاسکتی ہے اور دوسرا کون ہوگا جس کو بتائی جاسکتی ہے۔وہ عامی ہوگا یا طالب علم ہوگا یا عالم ہوگا۔ ہرایک کی الگ الگ شرا نط ہیں لیکن چونکہ وہ اس وقت عوام الناس (ہم ) سے بات کررہے ہیں تو ہمارے لیے تاویل جائز نہیں ہے۔ ہمارے لیے یہی مناسب ہے کہ ہم تاویل نہ کریں' تاویل وہ لوگ کریں گے جوعارفین ہیں ٔ داسیخین فی العلم ہیں۔ وہ لوگ ضرور تا تاویل کو بیان کریں گے تشبیہ اور تجسیم کی نفی کے لیے۔ ہم نے تاویل اجمالی پر کھڑے ہونا ہے ۔ تاویل اجمالی میں جسمیت کی نفی کر دی تو ایک نوع کی تاویل تو ہوگئی۔اس کے بعد تاویل کا مطلب بیہ ہے کہ یَڈے مرادجسم تو ہونہیں سکتا' تو پھر مراد کیا ہے؟ مرادییان کرنا بیتاویل ہے۔ کہتے ہیں بیکام عوام الناس کے کرنے کانہیں ہے۔اس کی مثال دیتے ہیں کہ اگر عام آ دمی اس طرح کے مسائل میں مشغول ہوتا ہے توحرام ہے۔ فرماتے ہیں: تاویل العامی علی سبیل الاسقلال بنفسه وهو حرام، يشبه خوض البحر المغرق عمن لا يحسن السباحة بيرام ب كدايك عام آومي بيره کراس طرح کے مسائل میں تاویل شروع کردے اورتفسیر شروع کردے اوراس کی مثال الیی ہی ہے جیسا کہوہ شخض جس کو تیرا کینہیں آتی وہ ایک گہر ہے سمندر میں چھلانگ مارد ہے۔جو چھلانگ مارے گاوہ گم ہوجائے گا اس سمندر میں۔وہ بحر کفر میںغرق ہوجائے گا۔ یہاں مرادینہیں ہے کہوہ معرفت کے سمندر میں گم ہوجائے گا'مرادیپہ کہ اس کو تیرنانہیں آتا اس سمندر میں توایسے معنی اینے ذہن میں پیدا کرلے گاجس سے کفرلا زم آتا ہے۔ کہتے ہیں: وبحرمعرفةالله ابعدغورا واكثرمعاطب ومهالك منبحرالماء

''اللّٰد کی معرفت کا جوسمندر ہے'اس کی گہرائی توتم نہیں جانتے ۔اس میں بگاڑ اور ہلاکت کے امکا نات بھی بہت زیادہ ہیں۔''اس لیے کہ وہاں اگرانسان نوروحی ہےا پنے آپ کومقید نہ کر ہے تو پھرکہیں بھی نکل سکتا ہے' کہیں بھی پہنچ سکتا ہے اور گمراہ ہوجائے گا۔

اب يہاں ايك اہم بات ہے كہ عامى كالفظ بار بارآ رہاہے تو عامى كون ہے! يہاں وہ عامى كا دائرہ اتناوسيع کرر ہے ہیں کہ عوام الناس کیا' علماءاورخواص بھی عوام ہی ہیں' یعنی عامی کا دائر ہ اس باب میں کہ اللہ کی صفات پر تفصیلی تفتگوکون کرسکتا ہےاورکون نہیں کرسکتا۔ کہتے ہیں: و فعی معنی العو ام عوام کے معنی میں کون کون شامل ہے۔الادیب:ادیب بھی شامل ہے والنحوی: جوعلم لغت اورنحو کا ماہر ہے وہ بھی ہے والمحدث: محدث بھی ، والمفسر :مفتر بھی ہے۔ بیعلائے دین ہیں۔آپ کہہ سکتے ہیں کہادیب اورخوی ہوسکتا ہے عالم دین نہ ہول کیکن مفتر بھی ہےاور محدّث بھی ہےاور فقیہہ بھی ہے اور متعلّم بھی ہے۔بل کل عالم بلکہ ہر عالم ہے 'سوائے کچھ خاص لوگوں کے۔ بیامام صاحب کا ذاتی مسلک ہے۔ عمو مامتنگلمین کامسلک اور ہے کہ متکلّم خاص شرا کط کے ساتھ تاویل 78



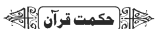




کے باب میں گفتگو کرسکتا ہے لیکن امام صاحب فرمار ہے ہیں میرے لیے بیسب عوام میں ہیں اور جوخواص ہیں وہ ہیں: سوی-اب'' سوی''کے ذریعے استثنا کر دیا۔ المتجر دین: جواپنے آپ کو وقف کر چکے ہیں' جو تجر د حاصل کر چے ہیں۔ کس کام کے لیے؟ لتعلم السباحة فی بحار المعرفة جنہوں نے اپنے آپ کووقف کیا ہے کہ معرفت کے سمندر میں غوطہ زنی کریں اور تیراکی کریں۔ القاصرین اعمار هم علیه اور انہوں نے اپنی پوری زندگی اس میں کھپائی ہے۔ صرف کھپانا کچھ نہیں ہے یہ کوئی میٹل ایکسرسائز نہیں ہے بلکہ الصارفین وجوههم عن الدنيا والشهوات اورايخ چرول اوراين ذات كودنيا اورشهوات سے پھيرديا ہے۔المعرضين عن المال والجاه والخلق وسائر اللذات اعراض كرتے ہيں (بيلوگ جواس سمندر ميں تيراكى كركتے ہيں) مال سے جاہ سے مخلوق سے اور ہرقتم کی لذتوں سے المخلصین لله تعالیٰ فی العلوم و الاعمال اللہ کے لیے مخلص بين علوم اوراعمال مين العاملين بجميع حدود الشريعة وآدابهاتمام صدودوشر يعت اورآ داب يرعمل كرنے والے بين في القيام بالطاعات و ترك المنكرات قيام اطاعت مين اور ترك مكرات مين المفرغين قلوبهم بالجملة عن غير الله تعالى اينے دلوں كو بالكليه فارغ كر كيے ہيں غير اللہ سے المستحقرين للدنيا بل اللآخرة والفردوس الاعلىٰ فى جنب محبة الله اور حقير سجحت بين دنياكو بلكه آ خرت اور فر دوس کوجھی اللّٰہ کی محبت کے مقالبے میں ۔ بیروہ لوگ ہیں کہ جواس سمندر میں غوطرز نی کے اہل ہیں ۔ فهولاء هم اهل الغوص يه بين وه جوغوط لكاسكته بين -كهان؟ في بحر المعرفة بحرمعرفت مين \_يعني بتانا بيرجاه رہے ہیں کہابیانہیں ہوتا کہانسان دنیا اوراس کی لذات میں منہمک رہے اور اسے اللہ سجانہ و تعالیٰ کی معرفت حاصل ہو۔ بدرات ہے اس پر چلنا پڑتا ہے۔ انہوں نے بتادیا کہ بیسارے معالم فی الطریق ہیں جس کے ذریعے گو یاعلم مکاشفہ کے ذریعے اللہ سجانہ و تعالیٰ کی مزید معرفت حاصل ہوتی چلی جاتی ہے ۔معرفت ہوتے ہوتے حقیقت نہیں کھلتی لیکن بس اجمالی معرفت تفصیل میں بدلتی چلی جاتی ہے اور و تفصیلی معرفت اپنے آنے والی منازل معرفت کے مقابلے میں پھرا جمالی ہوتی ہے۔

ایسے لوگ جواللہ کی معرفت 'صفات اور اس طرح کے مسائل میں گفتگو کرنے کے اہل ہیں پھر بھی وہ بڑے خطرے میں ہیں الہذاان کو بھی نہیں کرنی چاہیے۔ یہ ساری چیزیں بیان کر کے کہتے ہیں: وہم مع ذلک کله علی خطر عظیم اس سب کے باوجودوہ عظیم خطرے میں ہیں کہ کہیں زبان اور قدم پھسل نہ جا کیں۔ کہتے ہیں نا زلة العالم یعنی ایک عالم کی گراہی پورے جہاں کی گراہی ہوسکتی ہے' کیونکہ سب اس کے پیچھے چل رہے ہوتے ہیں۔ پھر اس بحر معرفت میں کیا ہوتا ہے؟ پھلک من العشرة تسعة ان اہل لوگوں میں سے بھی بحر معرفت میں جو اُرت تاہے ور وہ خود اس میں خوطرز نی معرفت میں جو اُرت تاہے ور میں سے بھی بحر معرفت میں جو اُرت تاہے ور میں سے بیل کہ ہوجاتے ہیں۔ بیامام صاحب کا بیان ہے اور وہ خود اس میں خوطرز نی بھی کر کھے ہیں۔ بتانا بیر چاہ رہے ہیں کہتم ایک عام آ دمی ہو کہ نہ علوم میں کوئی مہارت 'نہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا تقویٰ ہے لیکن ان مسائل میں فلسفیانہ اور دقیق قسم کی گفتگو کر رہے ہوتے ہو۔ وہ بحرِ معرفت کہ جہاں بیسب پچھ اہلیت ہے لیکن ان مسائل میں فلسفیانہ اور دقیق قسم کی گفتگو کر رہے ہوتے ہو۔ وہ بحرِ معرفت کہ جہاں بیسب پچھ اہلیت







ر کھنے والے اور کچھ خاص صفات ر کھنے والے کہ جن کا بیان ہو چکا'وہ بھی خطعظیم میں ہیں'اور • ا میں سے نو ہلاک ہوجاتے ہیں اورشیطان بہت سی جگہوں پران عارفین کوبھی اُ حیک کر لےجا تا ہے ٔ عقا کد میں خلل پیدا ہوجانے کی وجہ سے اور نو روحی سے وہاں مقید نہ ہونے کی وجہ سے ۔ فرمار ہے ہیں کہ بیلوگ بھی اگر خطرے میں ہیں تو ایک عام آ دمی کہاں کھڑا ہوگا۔ بیہ ہے مراد! پھر ہمارے لیے اصل میں کیا ہے' یعنی پھر کیا کریں! ان مسائل میںغور وفکر جھوڑ دیں؟ وہ کہدرہے ہیں کہغور وفکر نہ چھوڑ و بلکہتم اینے آپ کوعملی کاموں میں لگا ؤ۔ تلاوتِ قر آن کرؤ ذکر کر وُاللّٰہ کا تقویٰ اختیار کرواور حرام ہے اجتناب کرو۔اللّٰہ کا تقر بنوافل اور فرائض کے ذریعے حاصل کرو یتمہیں کچھ باتیں سمجھ میں آئیں گی۔لیکن بیہ کتابیں پڑھ کر سمجھنااور باقی چیزوں میں بالکل فارغ ہوجانا' بیانسان کو گمراہ کرتے ہیں۔ كهدر بين كه جو پيران ميں سے ايك بچتا ہے وہ ہے كہ جو يسعد واحد بالدر المكنون والسر المخزون سمندر کی گہرائی ہے وہ درمکنون ( چھیا ہوا موتی ) نکال کے لاتا ہے اورسرمخز ون لے کرآتا ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ فرمايا:

﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتُ لَهُمْ مِّنَّا الْخُسُنَى لا أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ ﴾ (الانبياء)

''یقیناً وہ لوگ جن کے لیے ہماری طرف سے پہلے ہی بھلائی کا فیصلہ ہو چکا ہے وہ اس (جہنم ) سے دُورر کھے حائیں گے۔''

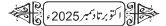
یہم پانچواں وظیفہ پڑھ رہے ہیں کہ الفاظ میں تصرف نہ کیا جائے۔الفاظ میں تصرف کی چھا قسام تھیں۔

ان میں سے پہلی قشم تھی :تفسیر'ایک لغت سے دوسری لغت میں نہ بدلا جائے۔

دوسری قسم ہے: تاویل اور تاویل عامی نے تو کرنی ہی نہیں ہے وہ توسمندر میں چھلانگ مارنے کے مانند

ہےجس کو تیرا کی نہیں آتی ۔ پھرعامی سے کیامراد ہے'اس کی وضاحت ہور ہی تھی ۔

تصرف ِثالث: تصریف: اس کے بعد ہے تصرف ثالث یعنی تصریف یا نجویں وظیفے میں لفظ میں تصرف کی تیسری قتیم ۔ صرف کس کو کہتے ہیں؟ صیغے کواس کے مادے کے اعتبار سے مختلف صورتوں میں پھیر دینا۔ امام صاحب فر ماتے ہیں کہ جب صرف کے اعتبار سے ماضی کا صیغہ آگیا تو ابتم نہ اس ک<sup>وستقب</sup>ل میں پھیرو' نیلم اشتقاق کی رو سے اس سے اسم الفاعل نکالو۔ یعنی مثال کے طوریہ اللہ سجانہ و تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ السَّدَّوٰ ی عَلَی الْعَوْش ﴾ میہ جملہ فعلیہ ماضیہ ہےتواب اس سے اگرانسان بیہ کیے کہ استوی سے اسم الفاعل مستوی ہواتو اللہ تعالیٰ مستوی علی العرش ہے تو کہدر ہے ہیں کہ جومعنی مستوی علی العرش وے رہاہے وہ ﴿ اسْتُوٰی عَلَی الْعَرْش ﴾ کا تونہیں ہے۔ ﴿السُّنَّوٰى عَلَى الْعَرُّش ﴾ توبتار ہاہے کہ ایک فعل تھاجو ماضی میں ہوااور ختم ہو گیا اور مستوی علی العرش بتار ہاہے کہ وہ فعل ابھی تک جاری ہے۔ چنانچہاں طرح لفظ میں تصرف سے معنی بدل جاتا ہے۔صیغہ ماضی' فعل ماضی ایک الگ معنی رکھتا ہے اسم الفاعل ایک الگ معنی رکھتا ہے۔ یعنی آپ کہیں فُلانٌ سَرَقَ فلا سِ نے چوری کی اورآ پ کہیں فلانؓ سارقؓ دونوں میں فرق ہے۔ایک ہے کہ چوری کی' ہوسکتا ہےاس کے بعداس نے بھی چوری







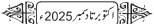
نہ کی ہو' تو بہتا ئب ہو گیا ہوجبکہ سارق کا مطلب ہے کہ بیتواس کا وصف بن گیا ہے'ابتو پیہ چوریاں ہی کرتا ہے۔ امام صاحب علیہ الرحمہ فر مارہے ہیں کہ تصریف نہ کرو صرف کے اعتبار سے صیغوں کو پھیرتے نہ چلے جاؤ۔ انہوں نے مثال دی ہے: فلا ینبغی ان یقال مستو ویستوی مستویا مضارع کاصیغه استعال کر کے کہدو۔ کیونکہ جودلالت ﴿اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ كى بوه مستوى على العرش كى دلالت نبيس بُ دونوں ميں فرق ہے۔ لہذا بیکا منہیں ہوگا۔ جولفظ آیا ہے اس کو ہم علم اشتقاق سے دوسر ہے سینوں میں تصریف (صرف) نہیں کریں گے۔ یعنی صرف صغیرا در کبیر کا موضوع پیصفات نہیں ہوں گی۔

تصرف رابع: تفويع و قياس: يانچوي وظيفي مين تصرف رابع كيا ہے؟ كہتے ہيں كه تفريع اور قياس بھى نہيں ہوگا۔یعنی ایک لفظ آ گیا' وہ لفظ اسی طرح رہےگا۔اس کی تفسیر بھی نہیں ہوگی' تاویل بھی نہیں کریں گے'صیغوں میں بھی نہیں پھیریں گے تفریع بھی نہیں کریں گے ( یعنی اس سے فروعات نکالنا ) اور قیاس بھی نہیں کریں گے۔مثال كے طوريد لفظ "يد" آگيا: يَدُ اللهِ الريد بتوكوئي اس سے يدقياس كرے كد پر بازوجى موكا كونكد يدبازو پرلگا ہوتا ہے' یہ قیاس ہو گیا نا باز و کا۔ ذکر تونہیں آیالیکن قیاس سے آپ نے ثابت کیا ہے جس کو قیاسِ لز ومی کہتے ہیں کیونکہ یدسے باہر کی شے پرآپ نے ید کے ذریعے قیاس کیا ہے۔ پھرآپ کہیں کہ اچھا ید ہے تو خنسر بھی ہوگی اور بنصر وغیرہ بھی اور یہ یانچ انگلیاں بھی ہوں گی ۔ کہدر ہے ہیں پیسب غلط باتیں ہیں۔ایسانہیں ہوسکتا۔ ید آیا ہے توبس ید ہی رہے گا۔اس کے بارے میں نقتریس اور وہ سارے وظا کف تو ہم پہلے ہی دیکھ چکے ہیں اور پھراس کےاوپر ہم مزید تفریح اور قیاس بھی نہیں کریں گے۔ای طرح کہا کہا گراذن یا عین کالفظآ گیا ہے تو عین کے ذریعے استدلال کیا جائے گا کہ دوآ نکھیں ہوں گی۔ پھراس سے استدلال کیا جائے کہ وہاں' نعوذ باللهُ 'گڑھا بھی ہوگا اور پھر پیچھےتصویر بھی وغیرہ وغیرہ ۔ کہتے ہیں بیسب قیاس باطل ہے۔ پھر کہتے ہیں کہ کچھاحمق قتم کے مشبہ ایسے ہیں کہ جنہوں نے بیکا م کیا ہے اور مشبہ اور مجسمہ کی طرف سے اس طرح کی کتابیں کھی گئی ہیں کہ جب ید ہےتو پھر باز و کے اثبات میں بھی' نعوذ باللہ'ایک باب باندھ دیا وغیرہ ۔ کہتے ہیں کہ اس طریقے پر کتابیں بھی ککھی گئی ہیں ۔ یعنی امام صاحب کے زمانے میں بھی بیرواج تھا۔

تصرّف خامس: منع اجتماع متفرقين: يه يانچوين شم بهار وظائف مين سهرس مين بم فظظ میں تصرف نہیں کرنا اور تصرف کی چھا قسام تھیں' اس میں سے پانچویں قسم آرہی ہے۔ وہ کیا ہے: لا یجمعوا بین متفرق جومتفرق آیا ہے شریعت میں اس کوجمع نہ کیا جائے۔اللہ کے نبی ساٹٹٹاآییٹم نے مختلف احادیث میں جیسے اللہ کے لیے ید کا ذکر کیا کا اُس کا ذکر ہوگیا وَجُده کا ذکر ہوگیا استے کا ذکر ہوا سَاق کا ذکر ہوگیا۔ بیاللہ کے نبی ایک مجلس میں نہیں کرر ہے مختلف مجالس میں کرر ہے ہیں ۔ سی مجلس میں جب آپ وہ لفظ لے کر آتے ہیں تو اس کا ایک سیاق و سباق ہوتا ہے' جس کے ذریعے اس کے معنی سمجھ میں آ رہے ہوتے ہیں ۔تو بیم تفرق الفاظ وارد ہوئے ۔ اب کچھلوگوں نے ایس کتا ہیں کتا ہیں کھیں کہ ان سب چیزوں کو ایک جگہ جمع کردیا کہ باب فی اثبات الرأس و باب 81







فی الید یا باب فی الساق اورباب فی فلان وغیرہ کہتے ہیں کہ یساری نصوص جمع کرنے سے جونصوص الگ الگ جاکہ وارد ہوئی تھیں تو وہ معنی جوالگ الگ سیاق و سباق ہونے کے اعتبار سے واضح تھا' وہ جمع کرنے ہیں اب مختلف ہوگیا۔ لہٰذاوہ معنی نہیں رہے کہ جوصحابہؓ اس سیاق میں سمجھ رہے تھے۔ اور انہیں معلوم تھا کہ اس سے ہمارے حیسا اصلی رَأسی مراد نہیں لیا جار ہا۔ اس طرح متفرقات کو جمع کرنے سے تخلیط ہوجاتی ہے۔ یہ بہت اہم بات ہے ۔ کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول سائٹ آپیلی سے یہ با تیں صادر ہوئی ہیں متفرق اوقات میں اور ایسے قرائن کے ساتھ کہ جو سنے والوں کوضیح معنی مجھاد سے تھے۔ اب آپ یہ قرائن بھی نکال لیس اور وہ متفرق مقامات سب ایک جگہ جمع کردیں تو اللہ کے رسول سائٹ آپیلی کی وہ مراد حاصل نہیں ہوگی جوآپ کی مراد اس مجلس میں حاصل ہوتی تھی۔ پھر عمو ما حیث تو نہیں آپائٹ بعد میں آپ نے والے لوگوں نے اس طرح جمع کرلیا اور بہت غلط کیا۔ چنا نچے فرماتے ہیں: طرح تو نہیں آپائٹ بعد میں آپ نے والے لوگوں نے اس طرح جمع کرلیا اور بہت غلط کیا۔ چنا نچے فرماتے ہیں: صنیف کتابًا فی جمع الاخبار خاصة و رسم فی کل عضو بابا ''ایک کتابیں کھیں جن میں ان اخبار کو جمع کردیا اور ہرعضو کے بارے میں ایک باب الگ سے باندھا۔'' یہ بھی جائز نہیں ہے۔ یہ تصرف خامس ہے' جوحرام کردیا اور ہرعضو کے بارے میں ایک باب الگ سے باندھا۔'' یہ بھی جائز نہیں ہے۔ یہ تصرف خامس ہے' جوحرام کردیا اور ہرعضو کے بارے میں ایک باب الگ سے باندھا۔'' یہ بھی جائز نہیں ہے۔ یہ تصرف خامس ہے' جوحرام کردیا اور ہرعضو کے بارے میں ایک باب الگ سے باندھا۔'' یہ بھی جائز نہیں ہے۔ یہ تصرف خامس ہے' جوحرام کے کہ آپ متفرق کو جمع کر لیں۔

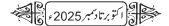
تصرّف سادس: منع تفریق هجتمعین: تصرف سادس بیه به جوجمع به اس کومتفرق کرنا یعنی جوتصرف خامس تھااس کے بالکل برعکس ۔ تصرف خامس تھا کہ آپ متفرق کوجمع کرلیں اور تصرف سادس بیہ بہ جوجمع به اس کومتفرق کرلیں ۔ اس کی بہت زبر دست مثال دی ہے ، جس سے اس بات کا بھی پتہ چلتا ہے کہ امام صاحب علیہ الرحمہ کی نگاہ کتنی گہری تھی ۔ کہتے ہیں قرآن میں آیا:

﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهٖ ﴾ (الانعام: ١١)

''اوروہ اینے بندوں پر پوری طرح غالب ہے۔''

یہ پوراایک جملہ ہے صرف فوق نہیں آیا بلکہ ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهٖ ﴾۔ اب قرآن میں فَوْقَ کا لفظ اس میں سے صرف فوق کالکر کہیں کہ اللہ کی صفت ایک فَوْق ہے کینی له فوقیه!

کہتے ہیں جو معنی قاهر کے لفظ کے ساتھ اور عبادی کے لفظ کے ساتھ فَوْقَ کا سجھ آرہا ہے 'فَوْقَ کو اس جملے سے نکال کرالگ بیان کریں گے تو وہ معنی بھی سجھ میں نہیں آئے گا۔ لہٰذا ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهٖ ﴾ سے بات نکال کرالگ بیان کریں گے تو وہ معنی بھی سجھ میں نہیں آئے گا۔ لہٰذا ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ لَوْقَ عِبَادِهٖ ﴾ سے بات واضح ہور ہی ہے کہ اس کی یہ فوقیت غلبے کی ہے میمانی فوقیت نہیں ہے۔ یہاں سے قاهر اور عباد کو صذف کر کے الگ سے کتاب لکھ کرکہ باب فی اثبات الفوق 'اور اس میں صرف فوق کا بیان ہوتو کہتے ہیں اس سے جو معنی پیدا ہوگا وہ قرآن کے سیاق و سباق سے نہیں ہور ہا ہوتا۔ یہ بہت اہم بات ہے۔ اس میں انہوں نے ﴿اللّٰ اللّٰہ توی عَلَی الْعَرْشِ ﴾ جہاں بھی قرآن میں آرہا کہ 'نعوذ باللہ اللہ تعالیٰ کہیں آگے ہیچے دیکھیں تو تدبیرِ امر کے بیان میں آتا ہے۔ اس بات کے بیان میں نہیں آرہا کہ 'نعوذ باللہ اللہ تعالیٰ کہیں آگے ہی جے دیکھیں تو تدبیرِ امر کے بیان میں آتا ہے۔ اس بات کے بیان میں نہیں آرہا کہ 'نعوذ باللہ اللہ تعالیٰ کہیں آگے۔







عرش پر بیٹے ہوئے ہیں۔اس کوسارے سیاق وسباق سے کاٹ کر ﴿السُتَوٰی عَلَی الْعَرُش ﴾ کوالگ سے بیان کرنا شروع کردیا جائے تواس سے وہ معنی پیدا ہو جائیں گے کہ جوقر آن کامقصور نہیں ہیں 'جوقر آن کے سیاق وسباق کے برعکس ہیں۔لہذا پیقصرف بھی نہیں کیا جائے گا۔

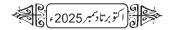
سات وظائف میں سے پانچ وظائف ہم نے پڑھ لیے ہیں جن میں سب سے پہلے تقدیں ہے۔ یہ پہلا وظیفہ ہے اور اس سے مراد جسمانیت سے تقدیس ہے۔ پھر تصدیق ہے کہ جومعنی برق ہے ہم اس پر ایمان رکھتے ہیں اور اجمالی معنی ہمیں حاصل ہوتا ہے۔ پھر اپنے بجز کا اور کم مائیگی کا اعتراف ہے۔ پھر سکوت ہے اور پھر امساک (رُک جانا) ہے۔ رُکنے سے کیا مراد ہے: الفاظ میں تصرف نہ کیا جائے ۔ پھر تصرف کی چھا قسام انہوں نے بتا کیں: وہ تفییر ہے وہ تاویل ہے وہ صرف ہے یعنی پھیر ناصیغوں کو اور پھر تفریع ہے اس پر قیاس نہیں کرنا اور پھر یہ ہے کہ جومتفرق ہے اس کو جمع نہیں کرنا اور جوجمع ہے اس کو متفرق نہیں کرنا۔ بہر حال امام صاحب علیہ الرحمہ سلف کا جومسلک بیان کرتے ہیں' اس کا خلاصہ یہ ہے کہ ان باتوں میں دخل نہ دو جو تمہارے لیے لا یعنی ہیں

((مِنْ حُسْنِ اِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرَكَه مَا لَا يَعْنِيْهِ))(رواه الترمذي)

'' آ دمی کے اسلام کاحسن ہیہے کہ وہ لا یعنی ( کام ) چھوڑ دے۔''

ہمیں سمجھنا چاہیے کہ ہم کون ہیں' ہماری قدر کتنی ہے' ہمارا ظرف کتنا ہے' ہماراعلم کتنا ہے' ہمارا تقو کی کتنا ہے اور پھراس کے بقدر ہی ہمیں چھلنگیں مارنی چاہئیں۔ ﷺ ﷺ









# تعارف وتبصره

نام كتاب : اقامتِ دين: روايت عمل را منما كي

رتنبه: سليم منصور خالد

صفحات: 519 قیمت: 1350 رویے

ناشر:منشورات ٔ لا ہور

یہ اپنے موضوع کے اعتبار سے ایک منفرد کتاب ہے۔ اس کو جناب سلیم منصور خالد نے ترتیب دیا ہے۔
موصوف ما ہنامہ' تر جمان القرآن' کے نائب مدیر ہیں اور انہوں نے پر وفیسر خورشید احمد کے زیر سابیطویل عرصہ تحقیقی اور دعوتی کام کیا ہے۔ پر وفیسر صاحب کے دارِ فانی سے کوچ کرنے کے بعد بھی جناب منصور خالد پہیم دعوت دین کی جِدّ و جُہد میں مصروف ہیں۔ زیرِ نظر کتاب میں تصوّرِ اقامتِ دین پر اعتراضات کا مدّل جواب دیا گیا ہے۔
کتاب کے آخر میں تفصیلی اشار یہ بھی شامل ہے جس سے اس کی افادیت بڑھ گئی ہے۔ دیباچہ پر وفیسر خور شید احمد کا کھا ہوا ہے' جنہیں اس کتاب کی اشاعت سے خصوصی دلچپیں تھی۔

اس کتاب میں کئی اہلِ علم کی تحریر میں شامل ہیں 'جن کا مختصر تعارف اشار یہ کے بعد دیا گیا ہے۔ اصل بحث اقامتِ دین کے موضوع سے متعلق ہے۔ اہلِ علم کی تحریر وں کی روشنی میں مرتب نے اقامتِ دین کوروا یی تسلسل سے تعبیر کیا ہے۔ کتاب کا ایک خاص حصہ اقامتِ دین کی جِدّو جُہد سے متعلق سوالات پر مشتمل ہے 'جومولانا مودود کی سے مختلف مجالس میں کیے گئے تھے۔ ان سوالات اور جوابات کو ترتیبِ زمانی کے مطابق ڈھالا گیا ہے 'جو کتاب کی سے مختلف مجالس میں کیے گئے تھے۔ ان سوالات اور جوابات کو ترتیبِ زمانی کے مطابق ڈھالا گیا ہے 'جو کتاب کی اعاط کرتے ہیں۔ اقامتِ دین کی فکر پر کئی لوگوں نے نقد بھی کیا ہے۔ مولانا کتاب ناجا میں اس فکر پر بر ملائتقید کی ہے 'جسے اب جناب جاوید احمد غامدی وحید اللہ بن خال نے اپنی کتاب ''تعبیر کی غلطی'' میں اس فکر پر بر ملائتقید کی ہے جسے اب جناب جاوید احمد غامدی ساحب اپنی نسبت کرتے ہیں' اقامتِ دین پر کے تصور پر بنی ان کا بھی ایک مضمون اس کتاب میں شامل ہے۔ مولانا مودود کی گی ساری فکر ہی اقامتِ دین پر مشتمل ہے اور یہی ان کی بہیان ہے۔

ا قامتِ دین کا تصوّر دراصل اسلام کے سیاسی نظام کوا جا گر کرتا ہے اوراسی فکر کے ڈاکٹر اسرار احمد مرحوم مؤید تھے۔ تنظیم اسلامی اور جماعت اسلامی دونوں اسی فکر پر قائم ہیں' تاہم بنیا دی فرق طریق کار کا ہے۔ تنظیم اسلامی پُرامن احتجاج کا راستہ اختیار کیے ہوئے ہے جبکہ جماعت اسلامی الیکٹن کے راہتے کومؤثر سمجھتی ہے۔البتہ



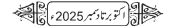
دونوں کی سوچ کیساں ہے اور وہ اقامتِ دین ہے۔ اس کتاب میں بعض ایسے علاء کی بھی تحریریں شامل ہیں جو اقامتِ دین کی اہمیت وضرورت کے قائل ہیں۔ جیسے صوفی عبدالجمید سواتی کا مضمون اس کتاب کی زینت ہے حالانکہ وہ دیو بندی مسلک کے ایک نمائندہ عالم تھے۔ جمعیت علاء اسلام جو ایک دینی سیاسی جماعت ہے وہ بھی دراصل نفاذِ اسلام اور اقامتِ دین ہی کے لیے کوشاں ہے۔ ان کی حکمتِ عملی سے تو اختلاف ہوسکتا ہے کیکن اس حقیقت سے انکار ممکن نہیں کہ وہ بھی اسلام کے سیاسی پہلوکوا جاگر کرنے میں مصروف عمل ہیں۔ مولانا اشرف علی تھانو کی گا تو اس جملے کا بھی کا فی چرچا ہے کہ ' اگر چہکوئی اعتراض شرعی لحاظ سے بظاہر وارد نہ کیا جاسے لیکن میرادل اس تحریک (جماعت اسلامی) کو قبول نہیں کرتا۔'' یہ جملہ اس پہلوسے قابلِ غور ہے کہ تصورا قامتِ دین پر تھانو ی صاحب کوشرعی لحاظ سے کوئی اعتراض نہ تھا' البتہ دین کی خدمت کرنے کے حوالے سے ان کا مزاج الگ تھا' جو کہ ایک فطری امر ہے۔

جناب سلیم منصور خالد لائق صین ہیں کہ وہ ایک ایسے موضوع کو زیر بحث لائے ہیں جوموجودہ دورکی صروت ہے' کیونکہ مسلمان آج سیاسی طور پر پریشان ہیں۔ فلسطین اورغزہ کی صورتِ حال نہایت بھیا نک ہے۔ اگرا قامتِ دین کا تصوّرا پنی عملی شکل میں معدوم رہت تو مسلمان اپنی عظمت رفتہ کیسے بحال کرسکیں گے؟ اسے فرضیت کے آئینے میں نہیں دیکھنا چاہیے بلکہ ایک بھاری اورا ہم ذمہ داری سجھنا چاہیے۔ یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ ہر شخص کی صلاحیت اور قابلیت میں فرق ہوتا ہے۔ یہ کام وہی کرسکتا ہے جس کو اسلام کے سیاسی پہلو سے بچھ شخف ہواور وہ اسلامی سیاست کا ادراک رکھتا ہو۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ﴿ قُلْ کُلُّ یَّعُمَلُ عَلی شَا کِلَتِهِ ہُ اُسِی اُسِی سِی اِس فرق کوسا منے اسرائیل : اس قانونِ فطرت کوسا منے رکھتے ہوئے ہمیں اپنی صلاحیتوں کا مطابق دین کی خدمت میں مصروف عمل رہنا چاہیے۔

ہماری خواہش ہے کہ جس جماعت کی اٹھان ہی اقامتِ دین کے نظریہ پر ہؤوہ اقتد ارمیں آئے تا کہ نیکی فروغ پائے اور مسلمانوں کا کھو یا ہوا اعتاد بحال ہو۔ آج غزہ کے مظلوم مسلمانوں کی نظریں ان لوگوں کی تلاش میں ہیں جوانہیں طاغوتی قو توں کے ظلم سے نجات دلا دیں۔ بیکام وہی لوگ کر سکتے ہیں جواقامتِ دین کا نظریہ اختیار کر کے ایک آزاد اسلامی ریاست قائم کریں۔ یوں ان لوگوں کا نقطۂ نظر بھی قدر کھود ہے گا جو بیجھتے ہیں کہ مسلمانوں کی خلافت دوبارہ قائم نہیں ہوسکتی۔ (تبصرہ نگار: محمد مشتاق ربانی)

### 

میثاق کمت قرآن اور ندائے خلافت کے انٹرنیٹ ایڈیش تنظیم اسلامی کی ویب سائٹ www.tanzeem.org پرملاحظہ کیجے۔







## MESSAGE OF THE QUR'AN

Translation and Brief Elucidation
By

Dr.Israr Ahmad

# Surah At-Tawbah (9)

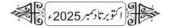
سُوْرَةُ التَّوْبَةِ

## **Introductory Remarks**

Surah At-Tawbah comprises several distinct sermons, each revealed in a specific context. A precise understanding of the background and period of revelation for each sermon is indispensable for accurately explaining and interpreting the relevant ayāt. Unfortunately, those who neglected thorough research and caution in interpreting this surah not only fell prey to misconceptions themselves but also became a source of doubt and confusion for others. In this regard, Surah At-Tawbah is the most intricate surah of the Quran, requiring meticulous research and profound contemplation for its proper comprehension.

# Surah At-Tawbah and the Two Dimensions of the Prophet عليا الله 's Mission

Before the advent of Muhammad علي the Messenger of Allah, every prophet was sent to a specific region and nation. However, the Prophet was sent not only as a messenger to his own people, the descendants of Ismā il, but also as a universal messenger to all of humanity until the Day of Judgment. This unparalleled distinction, exclusive to him among all the prophets and messengers عليم السلام, comprises two missions: a specific mission to his immediate community and a universal mission to all humankind.







This duality in the Prophet عليه 's mission is beautifully mirrored in the structure of Surah At-Tawbah, which is divided into two main segments. One segment relates to the specific aspect of his mission, while the second pertains to its universal scope. To fully comprehend the themes and messages of these sections, it is imperative to first understand the philosophy underlying these two dimensions of the Prophet and 's mission.'

### The Specific Mission of the Prophet عليه وسلم:

The specific prophethood of Muhammad علي was directed toward the polytheists of Arabia or the descendants of Ismā`il. Being a member of this community, the Prophet conveyed Allah's message to them in their own language, while living among them. He fulfilled his mission with utmost clarity and diligence, leaving no room for doubt or excuse, thereby completing the conclusive proof (itmām al-hujjah) against them.

Following this, Allah's eternal law was implemented upon the polytheists of Arabia. As per this law, when a messenger conclusively establishes the truth of his message to a nation, and the nation persists in rejecting it, a decisive punishment—annihilation—is decreed. However, in the case of the polytheists of Arabia, this punishment unfolded in a distinct manner, tailored to the circumstances of the time. The first phase of this punishment materialized during the Battle of Badr, where a small, underequipped group of Muslims inflicted a resounding and humiliating defeat upon the polytheists of Makkah. The second and final phase was realized in the 9th year of hijrah, as mentioned at the beginning of this surah. As a fulfillment of his specific mission, the Prophet at established the supremacy of Islam across the Arabian Peninsula. Within his blessed lifetime, the practical implementation of Islam emerged in all its brilliance, marking the complete establishment of the Deen in this region.

## The Universal Mission of the Prophet عليه وسلم

The universal prophethood of the Prophet عليه وسلط extends to all of humanity until the Day of Judgment. The formal initiation of this mission began following the Treaty of Hudaybiyyah (6 AH). Before this treaty, the Prophet مسلوله focused exclusively on the Arabian Peninsula, dedicating all his efforts and resources to establishing the dominance of Islam within the region. He did not send emissaries or preachers beyond Arabia during this period.







With the achievement of a significant milestone—the Quraysh recognizing him as an equal party through the Treaty of Hudaybiyyah, described in the opening ayah of Surah Al-Fath as a "clear victory"—the Prophet embarked on his universal mission. He began by sending letters to rulers and leaders outside Arabia, inviting them to embrace Islam.

The recipients of these letters included the Byzantine Emperor (Heraclius), the Persian King (Kisra), the King of Egypt (Muqawwqis), and the Negus (Najashi) of Abyssinia. It is noteworthy that this Najashi was the successor to the Christian ruler who had accepted Islam during the migration to Abyssinia and whose funeral prayer in absentia was personally led by the Prophet [Note: These letters have been rediscovered in recent times, preserved in their original form.] The dispatch of these letters set into motion a series of pivotal events, including the initial confrontations between the Muslims and the Byzantine Empire. These conflicts culminated in the Battle of Mu`tah and the expedition of Tabūk, both of which occurred during the Prophet

All these events are intrinsically tied to the Prophet "s universal mission, which began within his blessed life. In his Farewell Sermon (Khutbah Hajjat-ul-Widā'), the Prophet "all explicitly entrusted this mission to every member of his ummah. From that moment onward, it became the duty of every Muslim—every individual who believes in the Prophet "all emember of the propagation of Islam and strive for the establishment of the Deen, a responsibility that endures until the end of time.

#### Themes

Based on its themes and subjects, this surah is divided into two parts, the details of which are as follows:

#### Part One

This part encompasses the first five sections of the surah and relates to the concluding phase of the Prophet 's specific mission. While these five sections can be further divided into three parts based on the arrangement of the ayāt, thematically, they are best understood as comprising two distinct sermons. A brief introduction to each sermon is provided below.







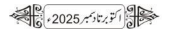
The First Sermon: The first sermon spans the second and third sections of the surah and was revealed before the conquest of Makkah (8 AH). Its purpose was to encourage the Muslims to prepare for this pivotal event. The campaign against Makkah was an exceptionally sensitive and delicate matter. Many of the *Muhājirūn* shared close familial ties with the polytheists of Makkah, as they belonged to the same clans and tribes. Several of them still had family members, including spouses and children, residing in the city. Besides, among those remaining in Makkah were impoverished and vulnerable Muslims who had been unable to migrate and were effectively trapped within the city. This raised a pressing concern: What would become of these individuals if war broke out? Would innocent lives inevitably be caught in the crossfire?

Moreover, the perceived prestige of the Quraysh as custodians of the Ka`bah and caretakers of the pilgrims further fueled doubts among some Muslims. While sincere but naive believers voiced such concerns out of genuine apprehension, hypocrites (munāfiqūn) exploited the situation to sow discord and spread misgivings. It is essential to keep this context in mind while studying the relevant ayāt.

The Second Sermon: The second sermon spans the first, fourth, and fifth sections of the surah and was revealed after Zul-Qa`dah, 9 AH. Due to the special significance of its subject matter, six ayāt from this sermon have been placed at the very beginning of the surah. These are the ayāt which the Prophet من instructed `Ali رضي الله عنه to publicly proclaim during the pilgrimage.

In the 9th year of Hijrah, the Prophet عليه did not personally perform hajj. Instead, he appointed Abu Bakr As-Siddiq رضي الله عنه as the leader of the hajj caravan, which departed in Zul-Qa`dah of that year. After the caravan had set out, these ayāt were revealed. Consequently, the Prophet رضي الله عنه sent `Ali رضي الله عنه to follow the caravan to Makkah and deliver a public proclamation of these ayāt during the hajj.

This pilgrimage included the participation of the polytheists of Makkah. At the gathering, `Ali رضي الله عنه recited these ayāt as a formal declaration. Through them, all treaties with the polytheists were annulled, and it was explicitly announced that no polytheist would be allowed to perform hajj







in the future. Furthermore, the polytheists of Arabia were granted a fourmonth grace period during which they had the opportunity to embrace Islam; failing to do so, they would face collective execution.

Since these ayat are among the most severe in the Quran, it is essential to thoroughly understand their context. The commands contained within them represent the equivalent of the punishment of annihilation that befell the people of Nuh, Hud, Salih, Shu`ayb, Lut عليه السلام, and the Pharaoh's followers. These punishments were enacted under Allah's immutable law, previously discussed under the heading "The Specific Mission of the Prophet عليه " Under this Divine law, the polytheists of Makkah had now become deserving of total destruction because the Prophet عليه وسلم had conveyed Allah's message to them in their own language, conclusively establishing the truth. Moreover, the grace period granted to them by Allah had also expired. The first phase of this annihilation took place at the Battle of Badr. Now, in its second and final phase, they were issued an ultimatum: they had four months to reconsider their position. Within this time, they could embrace Islam, or they would face execution. This command implicitly provided them with the option to leave the Arabian Peninsula if they chose, but they could no longer reside within it as polytheists. The time had arrived for the Arabian Peninsula to be completely purified of *shirk* and for s specific عليه وسلم لله splendor of the culmination of the Prophet عليه وسلم 's specific mission to manifest.

#### Clarification of a Confusion:

A confusion may arise due to the present arrangement of the ayāt in the surah, which differs from the chronological order of the sermons. The sermon revealed earlier (in 8 AH) begins in the second section, whereas the ayāt revealed later (in 9 AH) have been placed at the very beginning of the surah. Moreover, this second sermon is further divided in terms of the placement of its ayāt: its first six ayāt are included in the first section, while the remaining ayāt are located in the fourth and fifth sections.

This intricacy in the arrangement of the ayāt reflects a distinctive stylistic feature of the Quran, where a matter of paramount significance is presented first as a headline, deviating from the logical or chronological







sequence of the discussion. A notable example of this approach is found in the opening of Surah Al-Anfāl. Among the topics addressed in the surah is the issue of spoils of war. While the detailed discussion on this subject is reserved for later ayāt, its foundational principle is emphasized in the very first ayah due to its critical and sensitive nature. Similarly, this surah begins by highlighting an issue of great significance, with its detailed explanation deferred to the fourth and fifth sections.

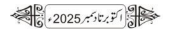
#### Part Two

The second part of this surah comprises eleven sections, beginning from the sixth and continuing to the end. It pertains to the Prophet 's universal mission, with its central theme being the Battle of Tabūk. This battle served as a prelude to the broader international efforts for the establishment of the Deen, signaling the impending expansion of this mission beyond the Arabian Peninsula.

Of these eleven sections, the first four focus on preparing the Muslims mentally for the expedition to Tabūk. Some ayāt were revealed during the journey, others during the Prophet 'all back in Tabūk, and a few on the return journey. Additionally, certain ayāt were revealed after their arrival back in Madinah.

## Ayāt 1 to 6

بَرَآءَةٌ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهَ إِلَى الَّذِيْنَ عُهَدُ تُمْ مِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ أَ فَسِيْحُوا فِي الْأَرْضِ اَرْبَعَةَ اَشُهُرٍ وَ اَذَانٌ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهَ إِلَى الْكُورِيْنَ أَو اَذَانٌ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهَ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الْاَكْبَرِ اَنَّ اللهَ بَرِئَ وَ مِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ أَوَرَسُولُهُ فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُو خَيُولَّكُمْ وَ النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الْاكْبَرِ اَنَّ الله بَرِئَ وَمِنَ الْمُشْرِكِيْنَ أَو رَسُولُهُ فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُو خَيُولَا كُمْ وَاللهِ أَو بَشِّرِ النَّذِيْنَ كَفَرُوا بِعَنَابٍ الِيُمِ أَلَّا الَّذِيْنَ عُهَدُتُمْ مِّنَ اللهُ عَيْرُ مُعْجِزِى اللهِ وَ بَشِّرِ الّذِيْنَ كَفَرُوا بِعَنَابٍ الِيُمِ أَلَا الْمِيْمُ وَاللهُ اللهِ عَنَالِ اللهُ اللهِ أَو اللهُ اللهِ عَنَالِ اللهُ الل







Ayah 1:

This is a discharge from all obligations, by Allah and His Messenger, to the polytheists you believers have entered into treaties with.

This is an unequivocal declaration from Allah, annulling all treaties that the Muslims had established with the polytheists. Given the critical importance and sensitive nature of this proclamation, issued in categorical terms, certain conditions and exceptions were attached to it, the details of which are elaborated in the subsequent ayāt.

It is noteworthy that Surah At-Tawbah is the only surah in the Quran that does not begin with "بسم الله الرحلن الرحيم" (In the name of Allah, the Most Compassionate, the Most Merciful). According to 'Ali رضي الله عنه , the reason for this omission is that the surah was revealed as a proclamation of open warfare, announcing general retribution against the polytheists. Therefore, the themes of this surah do not correspond to Allah's attributes of mercy and compassion.

Ayah 2:

You 'polytheists' may travel freely through the land for four months

You are being granted only a four-month grace period to reside and move freely within the Arabian Peninsula.

But know that you will have no escape from Allah, and that Allah will disgrace the disbelievers.

Now, the final phase of Allah's punishment for these polytheists is imminent. This categorical declaration applied specifically to treaties without a fixed term, such as general agreements of friendship or non-aggression pacts. All such treaties were annulled with a four-month prior notice. This was a reasonable approach, consistent with the principle outlined in Surah Al-Anfāl: ﴿ وَالْمُعْمُ عَلَى سَوَا لِهِ اللّهِ عَلَى سَوَا لِهِ اللّهِ عَلَى سَوَا لِهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ







annulment was declared publicly and communicated to the other party. Furthermore, no immediate action was taken; instead, a four-month grace period was granted.

### Ayah 3:

A declaration from Allah and His Messenger 'is made' to all people on the day of the greater pilgrimage

Since `umrah is referred to as *al-hajj al-asghar* (minor pilgrimage), the term *al-hajj al-akbar* (the greater pilgrimage) is used here to distinguish hajj from `umrah. The popular belief that *al-hajj al-akbar* refers to hajj coinciding with a Friday is completely unfounded.

#### That Allah and His Messenger are free of the polytheists.

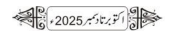
This proclamation was made during the hajj gathering, where people from all corners of the Arabian Peninsula were present. As a result, it effectively became a public announcement for all Arabs. It clearly declared that Allah and His Messenger had disassociated from the polytheists and that no treaties or agreements with them remained valid.

So if you 'pagans' repent, it will be better for you.

But if you turn away, then know that you will have no escape from Allah.

And give good news 'O Prophet' to the disbelievers of a painful punishment.

### Ayah 4:







As for the polytheists who have honoured every term of their treaty with you and have not supported an enemy against you

Here, an exception is being outlined for time-bound treaties with the polytheists: if they are faithfully honoring the agreements they made with you and adhering to all their terms and conditions:

Honour your treaty with them until the end of its term.

If you have a treaty with the polytheists for a specified duration, and they have not breached any of its terms, then fulfill the treaty until its stipulated term concludes. However, once the term expires, it will not be renewed.

Surely Allah loves those who are mindful 'of Him'.

Ayah 5:

#### But once the Sacred Months have passed

The term "sacred months" here refers to the four-month grace period granted to the polytheists. This grace period applied specifically to those with indefinite treaties, while time-bound treaties were to be honored until their stipulated term. Once the period of safety for any group expired, appropriate action would be taken. Thus, when the grace period or the term of safety concludes:

Kill the polytheists 'who violated their treaties' wherever you find them, capture them, besiege them, and lie in wait for them on every way.

To fully appreciate the intensity of these ayāt, envision the scene and atmosphere in which they were recited as a public announcement. Each word must have carried immense weight and significance, reverberating powerfully in that moment. Among the attendees were polytheists, for







whom this declaration and ultimatum were deeply humiliating and a source of profound disgrace.

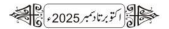
When these six ayāt were revealed, the Prophet عليه dispatched `Ali عليه وسلم after the hajj caravan, instructing him to proclaim the ayāt publicly at the hajj gathering as his representative. This appointment adhered to the Arab custom of the time, where significant announcements on behalf of a prominent figure were traditionally made by a close relative.

Upon reaching the caravan, `Ali رضي الله عنه found it stationed at a resting point. The leader of the caravan, Abu Bakr As-Siddiq رضي الله عنه, greeted him and immediately asked: "Amīr or ma`mūr?" (Have you been sent as the leader or as one under command?) Abu Bakr رضي الله عنه sought to clarify their respective roles. If `Ali رضي الله عنه had been appointed as the leader, Abu Bakr رضي الله عنه would have stepped aside and acted under his command. In response, `Ali رضي الله عنه clarified: "I am ma`mūr (under command). You remain the leader of hajj, but I have been tasked with delivering an important proclamation, consisting of Allah's ayāt, on behalf of the Messenger of Allah

This incident exemplifies the exceptional training the Prophet عليوسلم had imparted to his companions رخي الله عنه, fostering a profound sense of discipline and organization within their ranks. Under his guidance, their collective life was highly structured and unified. Tragically, in stark contrast, today's Muslims have become one of the most disorganized communities in the world.

But if they repent, perform prayers, and pay alms-tax, then set them free. Indeed, Allah is All-Forgiving, Most Merciful.

This means that if they repent from *shirk*, accept Islam, establish prayer, and commit to giving zakāh, they are no longer subject to any accountability or penalty.







Ayah 6:

And if anyone from the polytheists asks for your protection 'O Prophet', grant it to them so they may hear the Word of Allah

In the Arabian Peninsula, there were undoubtedly many who, until that point, had not seriously engaged with the message of the Prophet عليه وسلم Following such a decisive ultimatum, some may have been compelled to reflect and seek a deeper understanding of this message. In this context, the directive is clear: if anyone seeks refuge, he must not only be granted protection but also afforded the opportunity to listen to the Quran's message in a thorough manner.

Significantly, the Quranic phrase "کلام الله" (the Word of Allah) serves as a powerful affirmation, attesting that the Quran is indeed the Divine speech of Allah.

ثُمَّ ٱبُلِغُهُ مَأْمَنَهُ ۗ

#### Then escort them to a place of safety

This directive emphasizes that such a person should not be coerced into making an immediate decision about accepting Islam. It must never be framed as, "Accept Islam now, or face execution." Rather, after being given the opportunity to hear the Word of Allah, he should be afforded the time to reflect. Furthermore, steps should be taken to ensure his safe return to his home.

#### For they are a people who have no knowledge.

These individuals remain in a state of heedlessness, having not yet seriously considered or reflected on the essence of this message.

The theme introduced at the beginning of the surah temporarily concludes here and will resume in the fourth section. The forthcoming two sections (the second and third) were revealed before the conquest of Makkah. These ayāt were intended to prepare the Muslims for confrontation with the Quraysh of Makkah.

(To be continued)

